# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 39848

CALL No. 294-5/ Bate

D.G.A. 79





#### Darftellung

der

.Brahmanisch - Indischen

# Götterlehre,

Religionsgebräuche und bürgerlichen Verfassung.

35848

Nach dem Jateinischen Werke des Vater Paullinus.

a St. Bartholomaeo bearbeitet.

D 6137 -

Mit dreissig Kupfertafeln.

Go't ha,

bey Carl Wilhelm Ettinger



#### VORBERICHT

des deutschen Bearbeiters.

Der Werth einer genauern Bekanntschaft mit der Welt und ihren Bewohnern ist entschieden, und jeder Beytrag dazu schätzbar, wenn er mit Wahrheitsliebe ausgeführt ist. Oft aber hält es überaus schwer, gegründete Nachrichten dieser Art einzuziehen, und sich bey dem besten Willen nicht hinter das Licht führen zu lassen. Eher als sonst wo, kann dieser Fall bey den Nachforschungen über die Brahmanen eintreten, weil die Geheimhaltung ihrer Lehren und Grundsätze so vorzüglich strenge beobachtet wird. Verlaufene Brahmanen sind mehrentheils Unwissende, deren Genossen keinen reellen

Verrath von ihnen zu fürchten haben, und, wie sich mit vieler Wahrscheinlichkeit folgern läst, Nichtswürdige, die sich noch weniger ein Gewissen daraus machen werden, unsern Europäern bare Lügen aufzuheften, als sie Anstand nahmen, ihre Caste, und mit derselben alles zu verlassen, was man sonst von Jugend auf, als heilig und ehrwürdig hat verehren gelernet.

Diese Zweifel gelten, einem großen Theile nach, gegen dasjenige, was uns Reisende und Gelehrte bisher von dem Wesentlichen des Brahmanenthums erzählt haben, und vielleicht ließen diese Zweifel fich noch weiter treiben, wenn ihnen gleich ein oder das andre Mahl die Benutzung brahmanischer Originalschriften entgegen zu stehen scheint. wir wollen unsern Scepticism nicht bis zum Undanke treiben, sondern ihn bloss darum bemerkbar machen, damit man forgsamer in der Prüfung, nicht sogleich alles annehme, was sich erst künftig als mehr oder minder wahr bestätigen kann. Bis dahin aber jede Nachricht zur Seite legen, hiefse sehr verkehrt gehandelt, indem wir uns dadurch den geradesten Weg abschneiden würden, auf welchem wir allein mit der Zeit zu gegründeten Resultaten zu gelangen im Stande find.

In soferne ist also das Werk, welches ich itzt dem Publikum in einer deutschen Bearbeitung übergebe, keineswegs unnütz oder überslüssig, sondern um so schätzbarer, je reichhaltiger es an interessanten Notizen ist, und je kenntnissvoller es bearbeitet zu seyn scheint. Um dies im Voraus, so viel als möglich ist, zu belegen, wird es hier am rechten Orte seyn, meine Leser, nach Anleitung der Vorrede zu dem Originale, mit dem Versasser dieses Werkes, und mit seinem Versahren bey demselben, einigermassen bekannt zu machen. Nachher werde ich Gelegenheit sinden, von meiner gegenwärtigen Bearbeitung, so viel als nöthig ist, zu sagen.

Der Verfasser, Pater Paullinus a S. Bartholomaeo, hielt sich längere Zeit auf der malabarischen Küste als Missionär auf. Dieses Amt
verschafte ihm Gelegenheit genug, einen Theil Indiens und seiner Bewohner näher kennen zu lernen.
Um aber auch im Stande zu seyn, diese Gelegenheiten gehörig zu benutzen, suchte er sich vor allen
Dingen eine genauere Kenntniss der malabarischen
Landessprache zu erwerben, und als er diese nun
erlangt hatte, bemerkte er alles Wissenswürdige,
was er selbst sah, oder erfuhr, in seinem Tagebuche, verglich dieses gegen einander, liese sich von

kundigen Leuten, was ihm noch dunkel war, aufhellen, und that alles, was in seinen Kräften stand, um hinter die Wahrheit zu kommen.

Da er indessen bald gewahr wurde, dass es ohne Kenntniss des Samscrid\*), oder der heiligen Sprache nicht möglich sey, öftern Irrthümern auszuweichen, so wahlte er sich die besten Lehrer, welche er in seiner Gegend vorfand, schafte sich die vorzüglichsten Werke an, und brachte es durch den Umgang mit den erstern, so wie durch das Studium der letztern, bald dahin, dass er nicht nur das brahmanische Wörterbuch Amarasinha welches, beyläufig gesagt, diesem seinem Werke zum Grunde liegt - ohne Fehl übersetzen konnte, sondern er las nun auch einige epische Gedichte, war im Stande, fich in handschriftliche Werke einzustudiren, und übertrug die in der heiligen Sprache abgefasten Schriften, in die gewöhnliche Landessprache.

<sup>\*)</sup> Man schreibt diesen Nahmen auch Samserit und Sanserit.

Zu merken aber ist, dass die Sylbe Sam oder San ohngefähr mit dem Laute des spanischen ao, oder mit Hülse eines Nasentones muss ausgesprochen werden.

Wie weit des Verfassers Kenntnisse in der heiligen Sprache der Brahmanen gehen, hat er in seiner zu Rom im Jahre 1790 erschienenen Sprachlehre des Samscrid bewiesen. Was sich mit diesen Kenntnissen aber bewürken lasse, dies wollte er durch das gegenwärtige Werk darthun, welches gleichfalls zu Rom, aber ein Jahr später als jene Sprachlehre, unter folgendem Titel erschien: Systema brahmanicum, liturgicum, mythologicum, ciuile ex monumentis indicis Musei Borgiani Velitris, dissertationibus historico-criticis illustrauit Fr. Paullinus a St. Bartholomaeo, Carmelita discalceatus, Malabariae missionarius, academiae Volscorum Veliternae socius. 4. 326 Seiten.

Bey diesem Werke legte der Verfasser, wie schon der Titel besagt, die indischen Zeichnungen und Erztgebilde zum Grunde, welche sich im Museum des um die Wissenschaften überaus verdienten Cardinal Borgia zu Veletri besinden, und bey Gelegenheit der Erläuterung dieser Denkmähler, bringt er denn alles bey, was er sür die nähere Kenntniss des Brahmanenthums, sowohl in Indien selbst mit der größesten Sorgfallt gesammelt, als was er für chen diesen Gegenstand aus dem ge-

Schätzten Wörterbuche Amarasinha geschöpft hatte. Zugleich bediente er sich der handschriftlichen Nachrichten anderer Missionäre, die er mit seinen eignen Bemerkungen verglich, und mehrerer indischer Werke. So viel von dem Verfasser, der Entstehung und Bearbeitung des Originales gegenwärtiger Schrift.

Meine erste Absicht bey der deutschen Einkleidung dieses Werkes gieng dahin, es zu der Grundlage einer für blosse Dilettanten geniessbaren Darstellung des Brahmanenthums zu machen, in der ich nach einem bestimmten Faden, und mit Auswahl, alles an einander reihen wollte, was wir bis itzt etwa sicheres davon wissen. Aber so leicht dieses Unternehmen dem auch scheinen mag, der nie selbst etwas ahnliches erprobte, so viele Schwierigkeiten hat es doch, die nichts destoweniger wohl noch würden zu überwinden gewesen seyn, wenn bey den vielen und großen Lücken, welche allebisher über diesen Gegenstand erschienene Werke, noch immer in ihm übrig gelassen haben, es nicht beynahe ganz unmöglich gewesen wäre, einen gewissen systematischen Ueberblick über ihn zu geben. Zu dem sind ja die Akten, auch nur dem dringendsten Erfordernisse gemäß, noch lange nicht gefchlossen,

fchlossen, und daher war auch diese Schrift nur als ein Beytrag zu ihnen anzusehen. Als einen solchen behandelte ich sie denn auch, und nach diesem Gesichtspunkte änderte ich nun, wie natürlich, die Art und Weise der Bearbeitung selbst ab, doch suchte ich das Werk, so viel es, seiner einmaligen Anlage nach, und bey meinen andern mannigsachen Arbeiten möglich war, den etwanigen Wünschen der Dillettanten nicht minder, als den Anforderungen des gelehrten Forschers anzupassen.

Durch eine blosse Uebersetzung, die ihrem Originale Schritt vor Schritt folgen muß, wür' es mir unmöglich geworden, diesen Endzweck zu erreichen, da das lateinische Werk ganz im italiänischen Geschmacke abgefast ist, das heißt, mit ausführlichen Citaten alter Autoren, oft nicht zur Sache gehörigen Auswüchsen, und derben Ausfüllen gegen Andersdenkende überladen ist. Hätte ich hier nicht manches weglassen und mildern wollen, so würde Langeweile den Dilettanten bald von der weiter Lektüre abgeschreckt, und der Gelehrte sie nur mit fühlbarer Abmattung beendiget ha-

ben\*). Demohngeachtet will und kann ich es meinen Lesern nicht bergen, dass dieses Werk noch um einen Bogen etwa kürzer hätte ausfallen können, wenn ich gleich anfänglich denselben Plan in der Bearbeitung befolgt ware, welchen ich bey der letzten größern Halfte beobachtet habe. Aber ich war zu schüchtern etwas wegzulassen, wovon ich glauben durfte; dass einer meiner Leser es brauchen könnte, bis ich endlich gewahr ward, dass dagegen, wenn ich so fortführe, der größere Theil der Leser, übel berathen seyn würde.

<sup>\*)</sup> Was wurde es z. B. wohl gefrommt haben, wenn ich folgengende Perioden auch meinen deutschen Lesern zum Besten gegeben hätte? Eximius iste Germaniae pseudapostolus (De Paw, qui materialismum asiaticis gentibus commendatum habere vellet, cum nihil credat, neque post mortem aliquid sperandum habet. Mirum itaque non est, quod inse subinde criminetur, et mordeat, dum praeconceptis suis praeiudiciis philosophicis, et turgidae suae mentis opinionibus oppositum aliquid apud alios reperit. De animae immortalitate multa tradit Plato in Phaedone, in libris de republica, Menone, Gorgia, aliisque dialogis. Pindarus vero ait: Vis summa leti corpora destruit, superest imago viva at aeui. Und dazu das Citat aus Juuenal. Lib. I. sat. 2. v. 23. Loripedem rectus derideat, Aethiopem albus. Dies sey eine Probe von vielen.

Was nun die Darlegung der Wor'e betrift, so folgte ich auch darin dem Originale nichts weniger als strenge, doch versuhr ich dabey immer mit beständiger Rüchsicht auf Deutlichmachung des Sinnes, dessen richtige Auffassung durch des Versassers schlechte Latinität, und durch seine Nachlassigkeit im Vortrage, nicht selten erschweret wird. Ueberslüßige Umschreibungen, unnöthige Wiederholungen, und peinliche Genauigheiten in einzelnen Wörtern, wie in gunzen Sätzen, übergieng ich gleichfalls, was aber allein den Gelehrten interesseren konnte, das suchte ich, so viel es sich thun liess, aus dem Texte in die Anmerkungen überzutragen.

Ob es mir bey einer solchen Behandelung gelungen ist, dieses Werk dem deutschen Publikum in einer schicklichern Einkleidung zu übergeben, darf ich nicht entscheiden, so sehr ich es auch wünsche. Hätte ich mich, was nun so ganz und gar nicht der Fall war, dieser Arbeit mit wenigerer Unterbrechung widmen können, dann freylich dürste ich mir mit dem Beyfalle meiner Leser vielleicht sicherer schmeicheln. Das Unternehmen selbst bedarf meiner Empfehlung wohl nicht bey, der Seltenheit des Originals unter uns, und den Lobfprüchen, die dasselbe auch schon in Deutschland, wo es irgend bekannt ward, erhalten hat.

i in

Demohngeachtet giebt es so manchen Uebelstand des Originals, den ich wohl einsah, aber auch in meiner Bearbeitung nicht ganz wegwischen konnte, wenn ich nicht manches zur Sache gehörige mit übergehen wollte. Dahin gehören z. B. manche Unbestimmtheiten und scheinbare Widersprüche, die ich zwar hin und wieder in den Anmerkungen bezeichnet habe, zu deren Lösung sich aber, ihrer Dunkelheiten wegen, gemeinhin wenig thun liefs. Ferner die schon von Jones in den Gang gebrachte, und von unserm Verfasser beynahe noch weiter getriebene Vergleichung der indischen und griechisch - römischen Mythologie, nebst den offenbaren Unrichtigkeiten in der Darstellung der letztern. Ja endlich, das mannigfach fremdartige, was mit unterläuft, und die Nachträge zu dem einen Artikel, in dem darauf folgenden, Aber wie gesagt, dies hätte sich nur durch eine gänzliche Umschmelzung des Werkes

heben lassen, zu der ich anfänglich nicht Muth genug hatte, und die dadurch nachher ganz unausführbar geworden war. Meine eignen Bemerkungen habe ich häufig, aus sehr begreiflichen Urfachen, unterdrückt. Nur im Vorbeygehen sey es mir itzt erlaubt, da der Lingamdienst so vieles im Bildlichen gegen fich hat, auf die Idee von einer sonstigen allmahligen Producirung aller Dinge, welche endlich nachliess, so dass itzt nichts neues mehr erzeugt wird, hinzudeuten. Diese Idee scheint dem Lingam im Joni zum Grunde zu liegen. Man denke an Ofiris und Kronos. Dass übrigens die indischen Nahmen von dem Verfasser italiänisch nachgebildet sind, und dass man daher bey ihnen die italiänische Aussprache anwenden müsse, die ich aus guten Gründen nicht in unfre Sprache übertragen wollte, wird jeder wohl ohne mein Erinnern bemerken.

Uebrigens ist der Verfasser dieses Werkes reich an kühnen Vermuthungen, besonders im Felde der Etymologie; aber viele dieser Conjecturen und Muthmassungen werden schwerlich den Beyfall unter uns sinden, welchen der Verfasser sich vielleicht von seinen Landsleuten versprechen durfte\*). Demohngeachtet glaubte ich, mir auch hier nicht immer die Freyheit des Wegscheidens zugestehen zu dürfen.

<sup>\*)</sup> Z. B. wenn der Verfasser die Nahmen Titan und Satan, von deitjà oder ditjà aus dem Samscrid herleitet.

## INHALTS-VERZEICHNIS

## Der Götterdienst.

| Jagam, oder das der Se   | ากทอ บทส์ ส่อ | n librinan F | Janoton  | con Sh     | return .   | 10  |
|--------------------------|---------------|--------------|----------|------------|------------|-----|
| lich dargebrachte Opfer  | ·. Hier ve    | hört Kunfe   | rtafel 1 | Semoin.    | Seite      | Í   |
| Homam, oder das Feue     | ronfer. Ku    | nfertaf. 2.  |          | •          |            | 12  |
| Das Opfer Tukam,         | und die an    | derweitigen  | Mensch   | enonfer    | ٠.         |     |
| Kupfertaf. 3.            |               | *            | 2.2.90   | -          | -          | 8 r |
| Pidrujagnam, oder d      | as Opfer fü   | r die Hinge  | fchieden | en.        | -          | 24  |
| Bhudajagna, das Opfe     |               |              |          |            | ,          | 34  |
| Opfer und Verehrung des  |               |              |          | -          |            | 41  |
| Sühnungen, Waschungen,   |               |              |          | 6.         | ,          | 5r  |
| Gnánamádjam, oder        |               |              |          |            |            | 64  |
| Ciaduráshrama, ode       |               |              |          |            |            |     |
| manischen Instituten, in |               |              |          |            |            | 90  |
| Sambhavum, oder di       |               |              |          |            |            |     |
| der Dinge bey den Ind    |               | 555          |          | -          | > question | 82  |
| <b>5</b> •               |               |              |          |            |            |     |
|                          |               |              |          |            |            |     |
| Di                       | e Gött        | erlehr       | ` e.     |            |            |     |
|                          |               |              |          |            |            |     |
| Brahma. Taf. 8.          | <b>™</b>      | -            |          | <u>.</u> . |            | 94  |
| Vishnu. Taf. 9.          | -             | ***          |          | -          | -          | 99  |
| Shiva. Taf. 10.          | -             |              | •        | •          | *          | 108 |
| Sarasvadi. Taf. 11.      |               | •            | 3 🖛      |            |            | 113 |
| Laekshmi. Taf. 12.       | -             | -            | •        | •          |            | 115 |
| Parvadi oder Bhavan      | i. Taf. 13    | 3. T4.       | <u>.</u> | ŧ          |            | 118 |
| Trimurti, oder die ind   |               |              | Taf. 15. | -          | -          | 124 |
| Von der Kupfertafel 16   |               |              |          | hange.     |            |     |

| Shrirama. Taf. 17. 18.           | -80      | • <b>•</b> | *   | S. 127            |
|----------------------------------|----------|------------|-----|-------------------|
| Krshna. Taf. 19.                 | • .      | , esta     | · * | <b>—</b> 135      |
| Budha. Taf. 20.                  | •        | -ia        |     | - 143             |
| Die zehente irdische Erscheinung |          |            |     | <b>—</b> 150      |
| Gaenavadi oder Ganésha.          | Taf. 22. | , K        |     | - 154             |
| Jama. Taf. 23.                   |          |            |     | - 160             |
| Indra. Taf. 24.                  |          |            |     | - 164             |
| Kámadéva. Taf. 25.               | •        |            | ť   | <b>—</b> 160      |
| Subramannja. Taf. 26.            | **       |            |     | - 174             |
| Kom Thierdienste. Taf.           | 27•      | .,         | •   | <del>- 1</del> 79 |

# . Die bürgerliche Verfassung.

| Nalevarnnam, oder die vier brahmanische Kasten. Taf. 28.      | <br>187 |
|---------------------------------------------------------------|---------|
| Kshetria, von der Regierung und dem Kriegsdienste. Taf. 29.   | <br>196 |
| Vajshjer, von dem Ackerbaue. Taf. 30.                         | 205     |
| Von dem Gebrauche des gemünzten Geldes in Indien.             | 215     |
| Bemerkungen über die indischen Munzen im Museum des Cardinals |         |
| Borgia zu Veletri. Taf. 31.                                   | 221     |
| Shudra, oder von den mechanischen Künsten. Taf. 32.           | 230     |
|                                                               |         |

#### DAS OPFER JAGAM,

welches der Sonne und den übrigen Planeten dargebracht zu werden pflegt.

Die Sonne erhält, dem Wörterbuche Amarasieha zufolge, im Brahmanischen mehrere Benennungen. So heisst sie z. B. Surya, ein Nahme, den viele Indische Könige Fimala Dermasuriada ist daher der verführten. dorbne Nahme des Kôniges von Candy auf der Insel Cevlan; denn da er aus der heiligen Samscridsprache entlehnt ist, wie sich dies sowohl aus dem genannten Wörterbuche, als auch aus der oben angeführten Benennung der Sonne ergiebt: so müsste er eigentlich Vimala Dharma Suryada geschrieben werden, da er denn eine Sonne von vorzüglicher Kraft oder Eigenschaft bezeichnet \*). Aus diesem Nahmen des Königs nun leuchtet hinreichend ein, dass die heilige Samscridsprache auf jener Insel im Gebrauch war, und noch itzt bey religiösen Verrichtungen gewöhnlich ift. Bhagavadam, ein heiliges Indisches Werk, leitet die Abstammung der ersten Könige Indiens von der Sonne und dem Monde her \*\*).

Ein andrer Nahme der Sonne ist Dvadashadma, d. h. die Seele der zwölf Zeichen des Thier-

\*\*) S. Sidharubam seu grammatica Samsordamica. Romae 1790.

p. 160. 161.

<sup>\*)</sup> Im siebenten Theil der India orientalis Frst. 1606. Tab. X. sindet man richtige Abbildungen verschiedner Völker, Könige, Cäremonien u. s. w. durch die Georg Spielbergs und Caspar Balbus Seereisen erläutert werden.

kreises. Auch finden noch folgende acht Benennungen von ihr Statt: Ahastara, d. i. der heftige Tag; Prabhagara, die leuchtende, Licht heraufführende; Taranni, das Gestirn; Grehabadi, der Herr und Gemahl der Sterne; Mitra, Sonne und Freund. Bey diesem letztern Nahmen ist zu bemerken, dass sich ursprünglich nach der Samscridsprache kein H in ihm besinde, und dass demnach Mithra, wie die Persier und Griechen es schrieben, eine Verfälschung ist \*). Auch ist der Tadel sehr grundlos, welchen Thomas Hyde dafür hat ersahren müssen, dass er dem Worte Mithra die Bedeutung Freund gab. Diese Bedeutung hat es offenbar, wie das in der Samscrid - und Malabarischen Sprache abgesaste Wörterbuch des, der Sache völlig kundigen, Johann Ernst Hanxleden beweiset \*\*).

Die achte Benennung der Sonne ist Hamsa, d. i. ein Schwan. Eben dieser Nahme wird in dem Buche Ciandrodayam einem Indischen Könige beygelegt. Auch Ibn Ahmed, ein Betrüger, der aus Persien gebürtig war, und in einem Dorse, nahe bey Cahira lebte, hieß Hamsé \*\*\*). Es scheint daher, dass dieser Nahme vielleicht aus Indien zu den Persern und andern Nationen übergieng. Dies können die Brahmanen wenigstens mit vielem Rechte behaupten, so lange es nicht ausgemacht ist, dass die beygebrachten Nahmen, auch in der Persischen und Coptischen Sprache ursprünglich und eigenthümlich sind.

<sup>\*)</sup> Mitra, das einige fälschlich Misra nennen, ist auch der Nahme vieler Brahmanen, von dem gleichfalls Mitridates abzuleiten ist.

<sup>\*\*)</sup> Dies Wörterbuch befindet sich No. IX. unter den Handschriften in der Bibliothek der Congregation de propaganda side, und führt den Titel: Vocabulario da lingua Malavar.

<sup>\*\*\*)</sup> S. Adleri Museum Cusicum Borgianum Velitris. Romae 1782.
T. I. p. 109.

Der neunte Nahme der Sonne ist Aditya, durch welchen sie als das erste erschaffene, oder vom Urbeginn an daseyende Wesen charakterisirt wird. Von ihm find gleichfalls viele Indische Könige benennt, z. B. Vikramaditya, die ausserordentliche, oder heftige Sonne, von welchem Könige auch eine gewisse Zeitrechnung oder Aera ihren Nahmen erhalten hat \*,). Zehentens heisst sie schlechtweg Martanda, d. i. die Sonne. Diesen Nahmen führte der Vorfahr des itzigen Königes von Travancor: er hieß nähmlich Víra Mártánda, oder die starke Sonne. Die Sonne hat im Brahmanischen noch mehrere Beynahmen, die ihre verschiednen Kräfte und Eigenschaften darlegen, deren Erwähnung indessen hier überslüssig ist. Uebrigens sind alle Nahmen der Sonne sowohl, als des Mondes in der heiligen Schriftsprache der Brahmanen männlichen Geschlechts. worüber man ausführlicher das genannte Wörterbuch Amarafieha in dem Abschnitte nachsehen kann, der die Ueberschrift Sorggavarggam hat \*\*).

Dass die Brahmanen die Sonne und den Mond verehren, scheinen wenig englische und französische Reisende bemerkt zu haben, ob wohl die mehresten unter ihnen mit vieler Redseligkeit behaupten, sie hätten die Lehrsätze der Brahmanen genau inne, und trügen sie aufs beste und bestimmteste vor. Was Plutarch sehr richtig an einem Orte \*\*\*) von der allmähligen Entstehung der Gestime und Götterverehrung sagt, dies wird im Versolg des gegenwärtigen Werks, in Bezug auf die Brahmanen, auss vollkommenste bestättigt werden. Macrobius †) nennt

<sup>\*)</sup> S. die Asiatik reshearches p. 286.

<sup>\*\*)</sup> Vergl. auch des Verf. Grammat. Samscrdam. p. 118.

<sup>\*\*\*)</sup> De placitis philosophor. Lib. I. Paris 1572.

<sup>†)</sup> In Somnium Scipionis cap 2 19.20. Saturnal. Lib. I. c. 17.18.19. und an andern Stellen. Vergl. auch den Lactanz in feinem Buche der dininarum institutionum.

die Sonne, ganz in der Idee der Alten, "ein Gott höchstähnliches Wesen, eine Quelle des himmlischen Lichts, einen Leiter, Regierer und eine Intelligenz der Welt, das Herz des Himmels, die Mässigung der Welt, die Urheberin der irdischen Fruchtbarkeit, das Haupt und die Befruchterin der Welt, das Auge Jupiters, die Urheberin des Lebens aller Dinge, die Ursache der Fäulniss, den Urstof des Feuers." Darin, dass die Sonne, unter verschiedner Gestalt und Form, eben so auch von den Aegyptiern, Chaldäern, Persern und Scythen verehrt und angebetet würde, stimmt Clemens von Alexandrien, Curtius, Strabo, ja selbst die heilige Schrift (\*) mit Macrobius überein.

Wenn die Brahmanen der Sonne und den übrigen Planeten ein Opfer darzubringen beschließen, das Yágam heisst, und ihr erstes und vorzüglichstes Opfer ist, so bereiten sie sich auf folgende Art zu demselben zu \*\*): Hundert vorzüglich sachkundige Brahmanen, werden abgeschickt um auf einem offenen und geräumigen Felde einen schicklichen Platz auszuwählen, auf dem das Opfer verrichtet werden kann. Ist dieser ausgemittelt, so begrenzen sie ihn von vier Seiten, weihen die Erde unter vielen Gebeten ein, und vertreiben sorgfältig die bösen Genien durch das Reinigungswasser, welches Tirtam heist, durch Besprengung, oder durch einen Zweig des Baumes Máva, der sonst auch gewöhnlich Mangueira genannt wird, ein Symbol der Fruchtbarkeit und zugleich der Göttin Lekshmi, d. i. der Erde, geweiht ist. Kurz, sie exorcisiren den Ort, und reinigen ihn ganz nach der Art. wie

<sup>\*) 4.</sup> B. d. Könige 23. 4.

<sup>\*\*)</sup> Auch hat davon gehandelt der Capuciner Pater Norbert, Missionär auf Pondichery, in einem handschristlichen Werke, und zwar in demjenigen Paragraphen desselben, welcher die Ueberschrift führt: De initiatione Brahmanum. Gleichfalls der Pater Johannes in einem Manuscript das den Titel hat: Noticia dos erros, que tem os gentios de Concão da India.

sie ihnen in dem Gesetze, von Verrichtung des Opsers Yagam, welches den Nahmen Yagiurvédam führt, vorgeschrieben ist. Dieses Gesetz sowohl, als überhaupt die Werke, welche von den Opsern handeln, sollen, der Behauptung mehrerer Indischen Missionarien und vieler andern Schriftsteller zusolge, in einigen Vorschriften mit denen übereinkommen, welche im dritten und vierten der Bücher Moss gegeben sind, und so könnten sie vielleicht Nachahmung oder verderbte Uebertragung dieser letztern seyn.

Ist jener Ort nun eingeweiht, so wird eine Hütte oder ein Zelt errichtet, das mit gewebter Leinwand, oder Laub und Zweigen von Palmen umdeckt wird, und wenigstens geräumig genug seyn muss, um hundert Brahmanische Lehrer in sich fassen zu können, die besonders zur Verrichtung des Opfers gewählt werden. Um diese stehen aber noch eine Menge andrer Brahmanen her, welche mit ihnen die Gebete verrichten, und deren Zahl sich zuweilen auf zweytausend beläuft. Ja, als im April des Jahrs 1787 der König von Cravancor das Opfer Yagam auf einer blühenden Wiese beym Flusse Feira d'Alva verrichten liess, waren viertaufend Brahmanen dabey zugegen. Um jene Hütte ferner, sind für die Amtsverrichtenden Brahmanen, mehrere Wohnungen angelegt, doch fo, dass ein viereckigter Zwischenraum übrig bleibt, und nun in der Mitte von allen die eigentliche Opferhütte steht. In dieser selbst aber befindet fich eine viereckigte heilige Feuerstelle, welche Kunda heisst, und aus deren Mitte eine hölzerne Säule hervorragt. Auf dem obern Theile derselben ist ein Strick befestigt, der von beyden Seiten herab hängt, und von dem daher einige behaupten, es zeige die Freyheit an, welche der Mann habe, zwo Frauen zu heurathen; andre hingegen sagen, es bezeichne die beyden Theile des Gesetzes, nähmlich Vedángam und Vedásáram, d. h. die Form und das Wesen des Gesetzes, die Säule selbst aber, welche Yubam heisst, sey ein Bild der Festigkeit des Gesetzes. Bey dieser pslegten sonst die Brahmanischen Frauen, auch wohl die Männer derselben, ihrem

Guru, oder höchsten Lehrer, ein Bekenntniss ihrer Vergehungen abzulegen, doch ist dies itzt ausser Gewohnheit gekommen.

An der heiligen Feuerstelle, und um die Säule umher, werden neunerley Arten von Holz, welche den neun Planeten - denn so viele nehmen sie an - heilig sind, zusammengetragen. Eben so viele Holzarten haben die Opfernden in den Händen, welche sie, nachdem sie dieselben angezündet haben, auf die Feuerstelle werfen, da sie denn durch Hinzuthuung der Butter die Lebhaftigkeit und Größe des Feuers rege zu machen und zu unterhalten suchen. Zuvor aber, wenn jener Holzhaufe zusammengetragen ist, wird durch das schnelle Aneinanderreiben zwever Stücke Holz vom Baume Arafu, ein Feuer erzeugt, und mit demselben jener Holzhaufe angezündet. Wenn dies verrichtet ist, so wird auf der Küste von Coromandel von einem Hirten, auf der Malabarischen Küste aber von einem angelehenen kriegerischen Nayre, ein Bock oder Widder, der ohne Fehl seyn muss, in den Kreis der Opfernden, und vor den Alter geführt \*), Alsdenn werden über dem Thiere viele Gebete verrichtet, ja sogar mehrere Worte heimlich in die Ohren desselben geslüstert, und mit der Hand ihm der Schlund zugedrückt. Ist es nun auf diese Art gestorben, so wird sein Leib geöffnet, und die Leber herausgezogen. Diese wäschet man denn in lauer Milch, bestreicht sie mit frischer Butter, und setzt sie weg, nachdem sie zuerst an der Sonne, dann aber über dem Feuer gebraten ift. Mittlerweile wird der Bock selbst geopfert, und der üble Geruch, indem er verbrennt, dadurch gemindert, dass man Weihrauch, Musscatennuss und rothes Sandelholz zugleich ins Feuer wirft, wobey denn viele und innige Gebete an den Gott Mitra, Brahma, und

<sup>\*)</sup> Die Indier schlachten das Opserthier nicht, sondern todten es durch Verhinderung des Odemholens, damit nichts mangelhaftes, sondern etwas vollkommnes der Gottheit dargebracht werde. Strabo B, 15.

die übrigen Gottheiten gerichtet werden. Ist das Brandopfer nun auf diese Art verzehrt, so werden die Stückchen
der übriggebliebnen Bockleber, nebst kleinen Broden von
geknetenem Roggenmehl an die umherstehenden Brahmanen ausgetheilt, welche dieselben zu der nähmlichen Zeit,
wie der oberste Opferpriester niederschlucken und aufessen
müssen.

Der Vorsteher des Opfers, oder der große Lehrer, welcher Yagiaman heißt, muß etwas von diesem heiligen Opferseuer zu sich nehmen, nach Hause bringen, und es dort sein ganzes Leben hindurch bewahren und unterhalten, damit es nicht verlösche. Daher halten die Indier auch diesenigen Priester, welche, wenn gleich nur einmahl, dieses öffentliche und seyerliche Opfer verrichtet haben, dennoch sehr hoch, und sehen sie für große Lehrer und vorzügliche Priester an. Wenn diese sterben, so werden sie auf einem Holzstoße verbrannt, der durch einen Funken von diesem heiligen Feuer in Flammen gesetzt wird, damit sie auf diese Art gereinigt und entsündigt, von der Strafe der Seelenwanderung frey seyn, und den Ruhm des Gottes Brahma erlangen mögen.

Dies ist auch die Ursache, warum die alten Gymnosophisten sich lebendig ins Feuer stürzten, um ihren Körper in demfelben verbrennen zu lassen. Nach Strabo im 15ten Buche, befand fich auf dem Denkmahle eines Indischen Gesandten, der an den Kaiser August nach Rom abgeschickt, aber von den Beschwerden der Reise so mitgenommen war, dass er zu Athen starb und verbrannt wurde, folgende Inschrift: "Hier liegt Larmaochagas (vielleicht sollte es Dharmociaguen heissen) ein Indier aus Bargosa, (Baroch) der sich nach der väterlichen Gewohnheit der Indier unsterblich machte." Eben diesem Geschick unterzog sich der Brahmane, Calanus, welchen Alexander der Große aus Indien nach Persien geführt hatte, mit männlicher Standhaftigkeit. Von ihm kann man den Plutarch, in seiner Biographie Alexanders nachsehen, und den Porphyrius im vierten Buche von der Enthaltsamkeit,

wo folgende Worte eine besondere Aufmerksamkeit verdienen: "Die Brahmanen benehmen sich in Rücksicht des Todes so, wie wenn sie ihr Leben, bloss als einen der Natur nothwendig zu leistenden Dienst, wider Willen ertrügen, und daher eilten, die Seelen von den Körpern zu trennen. Für so gewiss und bestimmt also halten sie ein Leben der Seele nach dem Tode." Es ist daher läppisch und falsch, wenn einige den Brahmanen den Materialismus, Spinocismus oder Atheismus haben aufbürden wollen. Oder sollte wohl jemand lebendig ins Feuer springen, um seinen Körper zu vernichten, wenn er nicht die Hoffnung hegte, ein größeres Gut zu erlangen?

Ob das Opfer Yagam mit irgend einem ägyptischen, oder dem ifraelitischen Widderopfer verglichen werden dürfe, lasse ich dahin gestellt seyn. In einigen Indischen Tempeln wird die Sonne auf einem Wagen und Viergespann dargestellt \*). Bey dieser, und andern Abbildungen, vorzüglich bey denjenigen, welche auf Triumphwägen, in welchen zur Zeit eines öffentlichen Aufzugs, die Götterbildnisse pslegen geführt zu werden, dargestellt find, hält die Sonne, oder Surya, als Urheberin der irdischen Fruchbarkeit, eine Lotusblume in der Hand. Diese nämlich ist, das erste Erzeugniss der Sonne und des Wassers, der erste Sprössling der Wärme und der Feuchtigkeit, und als solcher das Symbol der Fruchtbarkeit. Unter denjenigen Gottheiten des alten Tempels auf der Elephanten-Insel, welche Niebuhr \*\*) beschrieben, und in Kupferstichen beygefügt hat, befindet sich auch eine Darstellung der Indischen Dreyeinigkeit, nähmlich des Brahma, Vischnu und Shiva, welche einige Hamsá,

<sup>\*)</sup> S. Afiatik respectives or Transactions of the fociety instituted in Bengal. Volume the first. p. 262. Calcutta 1788. Ins deutsche übersetzt von Fink und Kleuker. Riga 1795.

<sup>\*)</sup> Reisebeschreibung nach Arabien. Bd. II. Taf. 6. Kopenhagen, 1778.

d. i. Schwäne oder Gänse unter sich hat. Aus diesem Attribut scheint es als gewiss angenommen werden zu können, dass eine jener drey Figuren symbolisch die Sonne darstelle.

Der Mond heißt bey den Brahmanen Ciandra oder Soma, und ist männlichen Geschlechts. Man bringt ihm Opfer von Kräutern, welche zerstoßen werden, und deren Saft die Opfernden alsdenn trinken. Der, welcher als Oberopferer diese Darbringung verrichtet, heißt Somabadi, und das Opfer selbst Somayagam. Die Kräuter werden durch kurze Ausdrücke, die sich mit Hum anfangen, und mit Om enden, und deren Bedeutung diese ist: "Willst du? ich will, es geschehe. Amen!" eingeweiht\*\*). Dass die Perser auch von diesem Opfer Kenntniss gehabt haben, ersieht man aus Plutarchs Beschreibung des der Mitra dargebrachten Opfers in seinem Buche über die Isis. Zugleich aber wird man bey ihm auch gewahr, auf welche sonderbare Art dies alles von den Griechen umgebildet und verunstaltet wurde.

Von dem Nahmen des Mondes Ciandra, oder wie einige fälschlich schreiben, Chandra oder Shandra, haben gleichfalls viele Indische Könige Benennungen erhalten, daher sie als zwo besondre Linien unterschieden werden, in deren einer sich nämlich nach Angabe des ersten Verses im Gedichte Bhagavadam, die von der Sonne, in der andern aber die von dem Monde abstammenden Könige bestinden.

<sup>\*)</sup> Von der Mitra und ihren Opfern bey den Persern, wie bey andern Völkern, sehe man Calmet Diff. de Moloch Deo Ammonitarum. De Paw Recherches philosophiques fur les Chinois. Vol. I. p. 315. Plytarch. de Iside. Q. Cyrtiys Lib. III. c. 3. und das Alphabet. Tibet. p. 81.

<sup>\*\*)</sup> Ueber die Wörterchen Hum und Om, s. m. in des Verfass.

Diff. in linguam famserdamicam.

B

Dass die Indier die Tage der Woche von der Sonne. vom Monde, und von andern Planeten benennen, hat schon der Pater Beschi\*) und neulich der Abt Laurentius Hervas \*\*) bemerkt. Wie aber die Sonne, der Mond. und die übrigen Planeten in der heiligen Schriftsprache, dem Samscrid nämlich, mehrere Nahmen und Epithete haben, was wir vorhin bey dem aus dem Wörterbuche Amarafieha beygebrachten Nahmen der Sonne fahen, eben fo bezeichnen die Indier auch mit diesen mancherley Nahmen und Benennungen jene Planeten, obwohl sie alle eine und dieselbe dem Subject eigenthümliche Bedeutung haben. So bezeichnete Aaditya und Surya die Sonne, daher die Tamuler Aaditya Kilami, oder Vháyarakilami, d.i. Tag der Sonne, sagen. Auf gleiche Weise weichen mehr oder minder die Ceylaner, Indostaner, Maraster, Canariner, Talinganer, Carnatenfer, Bengaler und Nepalenfer von einander ab, obwohl alle Benennungen jener Völker überall aus einer und derselben, nähmlich aus der heiligen Samscrid - Schriftsprache, herkommen, daher bey ihnen der Mond Tin, Soma, oder Ciandra genannt wird, woraus nachher Tinguelaszicia und Somavaram entsteht, welches eins wie das andre, den Tag des Mondes (Montag) anzeigt.

Der Mars heisst Ciova, Mangalen, oder der gute und glückliche; der Merkur Budha, Budhin, Bodh, Budho, welches einen Geist, Verstand, oder eine Intelligenz, d. i. den herrschenden Genius des Planeten bezeichnet. Jupiter heisst Brahaspadi, gewöhnlich Vyasha. Die Venus, welche männlichen Geschlechts ist, heisst bald

<sup>\*)</sup> Grammatica latino tamulica, Trangambariae typis Missionis Danicae. 1739. p. 159.

<sup>\*\*)</sup> Aritmetica delle nazioni e divisione del tempo fra gli orientali; opera dell' Abate Don Lorenzo Hervas. In Cesena. 1786. p. 188. wo die Tage der Woche in mehrern Indischen Sprachen, obwohl nicht ohne Fehler, beygebracht sind.

Shucra, bald Ushena, bald Velly. Der Saturn endlich bestimmt unter den Nahmen Ciani, Shani, Manda, Pangu, Gauri und Kala, den letzten Tag der Woche. Zu diesen kann man noch zween andre Planeten, Rahu und Kédu, zählen, von welchen die Brahmanen, dem Pater Hanxleden zufolge im allgemeinen Index zu seinem Samscrid - Malabarisch - Portugisischen Wörterbuche, behaupten, dass sie blos zur Zeit einer Versinsterung sichtbarsind. Daher es ein Irrthum von Sonnerat ist, wenn er sagt, dass jene beyden Brahmanischen Planeten unser großer Bärseyen \*). Diesen neun Planeten also bringen die Brahmanen das Opfer Yágam, und verbrennen zu ihrer Ehreneunerley verschiedne Holzarten.

<sup>\*)</sup> S. feine Reisen Th. I. S. 220. der Octav Ausgabe.

#### HO MAAM

### das Feueropfer.

 ${f D}$ as Feuer, dem das Opfer Homam dargebracht wird, heißst Aghni, odernach französischer Aussprache, Aguini. Abschnitte Brahmavarggam des Wörterbuchs Amarasieha, ferner im Buche Sambhavam, und an andern Stellen, wird dieser Gottheit, welche ein Genius ist, eine Frau zugeschrieben, welche Aghnay oder Sváhà heisst. Das Opfer Homam, oder das Feueropfer, wird an den angezognen Stellen der genannten Bücher, seines Vorzugs wegen, auch Devayagna, oder das göttliche Opfer genannt, welches deutlich genug beweiset, welch eine große Gottheit das Feuer bey den Indiern ift, und wie hoch dieses Feueropfer geachtet wird. Auch wird keine schwierige, vorzügliche, heilige und bedeutende Handlung ohne vorhergegangne Verrichtung dieses Opfers unternommen. Wenn die Knaben zum ersten Mahl in die Schule gehen, müssen sie dieser Gottheit opfern. Wird eine Braut für den Sohn gewählt, so bringen die Aeltern zuvor dem Feuer ein Opfer. Wenn der in das Haus ihres neuvermählten Gatten geführten Braut, das Tály, oder Verheurathungszeichen angehängt wird, muss sie und ihr Bräutigam diesem Gotte opfern. Lactanz behauptet etwas ähnliches von den Alten im allgemeinen \*).

<sup>\*)</sup> De origine erroris, fect. 21. A veteribus institutum est, vt sacramento ignis et aquae nuptiarum fordera sanciantur, quod soetus animalium calore et humore corporentur, atque animentur ad vitam.

Von diesem Indischen Opfer reden verschiedentlich die Schriftsteller, wie z. B. Sonnerat\*), der Pater Norbert, der Pater Johannes von Brito \*\*), und die Verfasser der obenangeführten Asiatischen Untersuchungen \*\*\*), wo sie das feyerlichere Opfer dieser Art beschreiben. es weniger feverlich begangen, so ist auch zur Verrichtung desselben ein Brahmane hinreichend, nur muss er ohne Fehl feyn, feinen Körper gebadet, und fich weiß angekleidet haben. Dieser beginnet das Werk, indem er auf einer kleinen Bank, welche Pidam genannt wird, sitzt, und Gebete (Slogam) oder gewisse Verse hersagt. Vor ihm muss eine Handglocke, eine liegend brennende Fackel, und ein Gefäls mit aufgelößter Butter, oder bey Ermangelung deren, mit Cocosöl, stehen. Ringsumher liegen große Blätter der Indischen, Banana genannten, Feige, auf welche um die heilige Feuerstätte her die Materie zum Opfer gelegt und vertheilt wird. Diese Materie aber besteht aus sogenanntem sinesischen Adlerholz, das, wenn es ja zu haben ist, sehr geschätzt wird, ferner aus rothem Sandelholz, Kampherholz, Musscatennuss, Bdellium, Wacholderkörnern, Zuckerrohr, Datteln, Basilicum, Reis, aus dem Mark der Bäume Hala, Vepa und andrer, wie auch aus der Rinde, den Blüthen und Blättern dieser Bäume. In Benutzung dieser Dinge zum Opfer weichen die Brahmanen von einander ab, so wie die Schriftsteller in Erwähnung derselben, denn bald halten sie dies, bald jenes für nothwendiger und erforderlicher. Sind nun diese Dinge zum Opfer auf dem Heerde, oder in der viereckigten Grube zurecht gelegt: so werden sie mit einer Fackel angezündet. Wenn lie Feuer gefalst haben, wird mit einer Glocke ein Zeichen gegeben, und Butter zum schnellern Auflodern des Feuers, dazu gelegt. Hat das Holz nun stärkere Flamme gefasst: so werden Blumen, Reiss oder andere verzehrbare Dinge, nach dem Gutdünken dessen, der das Ofer verrich-

<sup>\*)</sup> In seinen Reisen Th. I. der Quartausgabe.

<sup>\*\*)</sup> S. die vorhin angeführten Werke dieser beyden Männer.

<sup>\*\*\*)</sup> On the Trial by ordeal among the Hindus. p. 400. 401.

ten lässt, dazu geschüttet, und heimliche Gebete, welche Mandram heißen, von dem Brahmanischen Opferpriester hergefagt. Fast alle diese Gebete beginnen in ihren einzelnen Abtheilungen mit dem Worte Hum, und endigen sich mit Om. Doch giebt es auch mehrere Reden, die im Anfange das Wörtchen Om, am Ende aber Svaha haben, z. B. Om Kshira gopalaje svaha, d. h. Om, es geschehe, Milch werde hervorgebracht, o Hirtengott, Dies Gebet wird hergesagt, wenn für eine der es an Milch zur Nahrung ihres Kindes fehlt, der Gott Krihna, als Hirte der Kühe angerufen wird, jenen Mangel zu heben. In diesem Gebete, ist, wie gesagt, Svaha das letzte Wort, und dieses übersetzt Goverdhan Caul in feinen Anmerkungen zur Indischen Litteratur \*) durch: es möge. Ich glaube indessen in meiner Dissertation über die Samscridsprache, deutlich erwiesen zu haben, dass schon das Wörtchen Om, so viel sey, als: ach, dass es geschehe, es möge! u. s. w. Daraus würde nun folgen, dass ein und derselbe Ausruf des Wunsches, in diesen Gebeten zwiefach stehe, was nicht wahrscheinlich ist. scheint svahá daher eher die gewöhnliche Zusammenziehung zu seyn von sváhá, welches eine Göttin, nähmlich die Gemahlin des Feuers bezeichnet, die alsdenn besonders durch diese Gebete angerufen wird, wenn man durch ein Opfer des Feuers, ihres Gemahls, etwas von irgend einem Gotte erfleht. Die Brahmanen verehren, wie die Perfer und Tibetaner, das Feuer, doch nicht wie diese, allein daher, weil es mächtiger ist als die übrigen Elemente, sondern vorzüglich fürchten und verehren sie's, weil sie sich unter der Gestalt desselben; den Ishvara, Shiva oder Herrn und größesten Indischen Gott, den Rächer, Richter und Vernichter aller Dinge, welcher ihnen Shaftava heifst, vorstellen, so dass man von den Brahmanen als wahr und

<sup>\*)</sup> S. Abhaudlungen über die Geschichte und Alterthümer der Künste, Wissenschaften u. s. Asiens, von Sir William Jones und andern Mitgliedern der Gesellschaft zu Calcutta, aus dem Engl. von Kleuker 1795. Bd. I. p. 275 u. f.

gewiss behaupten kann, dass sie unter dem Symbol des Feuers den wahren Gotteverehren. Auch fehlt es ihnen nicht an andern Gründen zur Anbetung des Feuers \*). "Bey den Indiern, fagt Plutarch \*\*), kämpfen die kenschen und ihre Männer liebenden Frauen um das Feuer. Die Siegerin im Kampfe wird von den übrigen Frauen glücklich gepriesen und in Lobgesängen erhoben, weil sie zugleich mit ihrem verstorbnen Gatten verbrannt wird. Auch ist keiner der Weisen dieses Landes einer Verehrung werth gehalten, wenn er nicht lebend, und bey vollen Kräften der Scele wie des Körpers, jene von diesem durchs Feuer absondert, und so nach Hinwegwaschung seiner Sterblichkeit, rein von den Schlacken seiner irdischen Natur, hin-Wenn diese Sitte je statt fand, und unter den Brahmanen allgemein war, so ist sie doch itzt in Bezug auf das männliche Geschlecht nicht mehr üblich. Unter den verwittweten Frauen in Bengalen und an wenigen andern Orten Indiens indessen, ist diese Sitte noch herrschend, und Sonnerat \*\*\*) hat zwey Kupfer geliefert, auf deren einem eine Wittwe vorgestellt ist, die dem Scheiterhaufen entgegeneilet, um sich sogleich mit dem Körper ihres Mannes verbrennen zu lassen. Die andre Kupferplatte stellt Indier dar, welche über glühende Kohlen hinwandeln. Hierher gehört auch das zwey und zwanzigste Blatt der Abbildungen zur Spilbergischen Seereise, auf welchem sich die Zeichnung des Begräbnisses der Könige und Priester zu Pegu befindet.

Die Brahmanen behaupten unter andern, im Buche Prabanciasrshti, dass die Welt durch Feuer werde vernichtet werden; eine Behauptung, die auch bey den Malabaren gäng und gäbe ist, wie der Pater Ildefons berichtet †).

<sup>\*)</sup> S. den Plato heym Clemens von Alexandrien, und diesen selbst stromat. Lib. 5. S. 235. Diog. Laert. Lib. 9. p. 244.

\*\*) An vitiositas etc.

<sup>\*\*\*)</sup> Voyage aux Indes orientales et à la Chine. à Paris 1782. 4. T.I.
†) In seiner unter den Handschriften der Bibliothek der Congregatio de propaganda fide, No. 20. befindlichen Schrift: De creatione mundi ex systemate Brahmanico, Cap. 3. 4.

Wenn diese Abends eine Leuchte in ihr Schlafzimmer oder Vorgemach tragen, so begrüffen und verehren sie das Licht derselben, indem sie beyde Hände bis an die Stirne erheben. Die Frauen aber schütten, wenn sie gegen die Nacht das Feuer verwahren und auf dem Heerde bedecken, wenige Reifskörner in dasselbe, und opfern der Göttin Lekshmi, der Bona dea oder der Ceres, damit diese die Feldfrüchte vor einem Brande schützen möge. Eine angezündete Lampe pflegt fogar auch am Tage, und um Mittag, vor neuverchelichten Leuten vorausgetragen zu werden, aber vorzüglich vor der Braut her, wenn fie ins Haus ihres Bräutigams geführt wird, welches ich oft mit eignen Augen angesehen, und wobey ich bemerkt habe, dass dies nicht so leicht ohne gewisse Mysterien verrichtet ward. Auch befindet sich im Museum des Cardinal Borgia zu Velitri, ein an eben diesem Orte aufgefundnes, in seiner Art einziges und seltnes Denkmal der alten Göttin der Oefen \*).

Niebuhr erzählt \*\*), dass zu Surata eine Gerberfamilie lebe, welche von sich rühmt, dass sie zweyhundert Jahre hindurch ohne Unterlass, ein heiliges Feuer aufbewahrt habe und verehre \*\*\*) Q. Curtius sagt an einer Stelle, wo er vom Feuer bey den Persen handelt †): "Darius rief die Sonne, die Mithra (nach dem Samscrid Mitra, wie wir gesehen haben) und das heilige und ewige Feuer an, dass diese

<sup>\*)</sup> Facta Dea est Fornace, lasti fornace coloni Orant ut fruges temperet illa suas. Ovid. Fastor, p. 525.

<sup>\*\*)</sup> In seiner Reisebeschreibung Bd. 2.

<sup>\*\*\*)</sup> Vergl. Iufti Lipsii excurs. I. in Taciti annales, und den Tit.
Liv. über das Feuer der Vesta, und die Geschäfte der vestalischen Jungfrauen bey den Römern.

<sup>†)</sup> De rebus gestis Alexandri Magni Lib. 4. Cap. 10.

diese ihnen eine des angeerbten Ruhmes, und des Andenkens ihrer Vorsahren würdige Tapserkeit einhauchen möchten." Hier sind aus Unkunde der Sprache, die Sonne und Mitra verschieden genannt, und zwo Benennungen für eine und dieselbe Sache beygebracht, so, dass man glauben sollte, es seyen hier zwo verschiedne Gottheiten aufgeführt. Eine Abbildung der persischen Gottheit Mitra, wie sie auf einem Stiere, dem Symbol der Erde, sitzt, nebst folgender Inschrift: Nama Sebesis dem unbesiegten Sonnengotte Mitra, besindet sich in der Villa Pinciana der Familie Borghese. Fast eben so reutet auch der Indische Gott Shiva auf einem Stiere.

### DAS OPFER TUKAM,

und andre Menschenopfer.

Die ersten Opfer, welche die Menschen der Gottheit darbrachten, als Beweis ihrer Verehrung und Anerkennung derfelben, und als Mittel fich ihr Wohlwollen zu erwerben, bestanden in Feldfrüchten \*). Die Indier haben noch bis auf den heutigen Tag diese Art der Opfer besonders beybehalten, und ihre gewöhnlichen, fast möchte ich sagen, täglichen Opfer, bestehen aus Reiss, Cocosnüssen, Butter, Oel, Banana Feigen, Blumen und Baumfrüchten. ses Volk von fanfter Gemüthsart, und der Seelenwanderung zugethan ist: so hat es einen Abschen vor dem Blute, und aus sichrer Quelle hab' ich's erfahren, dass viele Brahmanen deshalb nicht gerne dem Opfer Jagam beywohnen, weil zu. demselben ein schuldloser Bock hingewürgt wird, und diejenigen, welche gegenwärtig find, gezwungen werden, einen Theil der Leber dieses Thieres aufzuessen. dieser Ursache bitten auch die Opferpriester auf's angelegentlichste ihren Gott Brahma, und beschwören ihn, bevor der Bock hingewürgt wird, dass er ihnen die Tödtung dieses Thieres nicht als ein Vergehen zurechnen möge, indem sie dieselbe blos in der Ablicht verrichteten, um dem Gesetze Gnüge zu leisten.

<sup>\*)</sup> Ş. I. B. Mol. Cap. 2.

Wie indessen bey andern, und vielen Nationen, sey's zur Abwendung eines großen Uebels, oder zur Besänstigung erzürnter Gottheiten und böser Genien, welchen sie jenes Uebel zusehrieben, allmählig blutige Opfer Sitte wurden: so kam es auch in Indien späterhin nach und nach auf, dem Gotte Shiva oder dem Feuer einen Stier zum Opfer zu schlachten. Wie alt indessen dieses erste mit einer Blutvergiesung verbundne Opfer sey, erhellet daraus, dass in dem Buche Judhishtira dieses einzigen Opfers mit folgenden Worten Erwähnung geschieht: Vba hrda pashu Rudra, d. h. Rudra (der auch Shiva heist) dem ein Stier darg ebracht ist \*). Diesem blutigen Opfer folgte die Abschlachtung der Häne, die heut zu Tage in Indien üblich ist, und die Stelle andrer blutigen Opfer vertritt.

Viele erzählen, dass der Göttin Bhágavadi oder Gängadevi, welche, nach ihrer Art den Gottesdienst aller Völker zu verunstalten, vielleicht die Diana Taurica der Griechen ist, in Indien Menschen geopfert seyen; auch erzählt dies der vor vielen andern in der Verfassung Indiens erfahrne Roger \*\*). So mag denn das itzt im südlichen Indien so genannte Opfer Tukam, wahrscheinlich ein Ueberbleibsel jenes Menschenopfers seyn. Es wird aber nach keiner Vorschrift der Brahmanen verrichtet, obwohl diese ihm beyzuwohnen psiegen, sondern blos aus tumultuarischer Devotion eines mit glühender Einbildungskraft begabten, und hartnäckig an seinen alten Gewohnheiten hängenden Volkes.

Wenn im Monate Marz der Festtag der Göttin Bhágavadi eintritt: so werden vor den Thüren ihres Tempels, nicht von den Brahmanen, sondern von den Nayren, und

<sup>\*)</sup> Vergl. Rogers offene Thüre zu dem verborgenen Heidenthum Nürnberg, 1663 So kommen denn die Perfer, Indier und die abgöttischen Israeliten in Opserung eines Stiers für die Sonne, oder Mitra, überein.

<sup>\*\*)</sup> Am angeführten Ort.

von Leuten aus andern niedrigern Ständen, mehrere Häne geschlachtet, und indem noch das Blut dampfet, hoch in die Luft geworfen, damit das herabträufelnde und überall versprützte Blut, die Erde und die Tempelpfosten besprengen möge. Hierauf diengt man für Geld irgend einen der Gottheit ergebnen Menschen, damit er sich einen eisernen Hacken durch den Rücken schieben, und so in freyer Luft schwebend, mit einem Degen in der Hand, an einer tragbaren Maschine aufhängen lasse. Indem er nun so hängend dem umherstehenden, und in ungeheurer Menge versammelten Volke, das Ende feines Leidens verkündigt, wird er unter Glockenklang in der nähmlichen Stellung drey Mahl um den ganzen Tempel getragen, wobey das Volk ihm Beyfall zuruft, ihn glücklich preisst, und sich selbst in glühenden, aber tumultuarischen Gebeten, seiner Göttin Bhágavadi empfiehlt. Nach Beendigung dieser dreymahligen Kreistragung, wird der Mensch herabgelassen, der Haken wird herausgenommen, die Wunden werden ausgewaschen, das Blut ausgetrocknet, und nun erhält er, entweder von den Vorstehern des Tempels, oder andern Gottergebnen Leuten seine Belohnung. Aus Spielbergs Seereisen \*) erhellet, dass zu seiner Zeit eben dieses Fest auf der Külte Coromandel Statt gefunden habe, wie denn dort auch auf der vier und zwanzigsten Kupfertafel, eben diese Art der Opferung, da ein Mensch an eisernen Haken hoch in der Luft schwebt, abgebildet ist. "Die abgöttischen Priester, sagt Spielberg, lassen nach einer Anmahnung zur Busse die Seile herab, fassen den an ihnen schwebenden Bülsenden an beyden Schultern, und führen ihn zum Pagodo \*\*), oder zu ihrem Götzen hin, wo er so noch an den eisernen Haken hängend, dreymahl den Götzen

<sup>\*)</sup> Theil 7. Cap. 34. S. 96.

<sup>\*\*)</sup> Es sollte eigentlich Bhágavadi heissen, denn dieser Nahme ist in das gewöhnliche Pagodo umgesormt und verunstaltet worden.

grüffen, seine Brust schlagen, und noch manches andre verrichten muss, bis man ihn denn wieder frey läst."

Dieses Götzenbild ist mit Flügeln und Hörnern versehen, hat herabhängende Brüste, und gewährt ohngeachtet seiner weiblichen Gestalt, doch, wie man denken und auf Spielbergs angeführter Kupfertasel sehen kann, ein grässliches Ansehn. Es ist sast keinem Zweisel unterworfen, dass dieses eben die Göttin Bhágavadi ist, welche unter einer wenig verschiednen Gestalt auf der malabarischen Küste, und in Bengalen unter dem Nahmen Gaengadévi verehrt wird. Dies also ist das Opfer jenes verjährten Bengalischen Teufels, welches Nahmens sich einige ältere Schriftsteller für dieses Menschenopfer bedient haben.

Dergleichen Menschenopfer sind aber in Indien nicht fo ganz aus der Sitte gekommen, dass sie nicht noch itzt zuweilen eintreten sollten. So erzählt man, dass ein Brahmane, als der König Víramártanda von Travancor im Jahre 1746 gegen die übrigen kleinen malabarischen Könige zu Felde zog, und bey den Flüssen Paravur, Cenganáda und Ceravá Hindernisse vorfand, funfzehen Kinder, theils aus dem chriftlichen Fischerstamme, theils aus dem Heidenstamme der Sheger oder Cianer, in einer stürmischen Nacht. da Niemand so etwas vermuthete, geraubt, und ins Schloss Tiruvándara gebracht habe. Hier wurden diese Kleinen nun von den Brahmanen mit vielen Gebeten, abergläubischen Cäremonien und Opfern eingeweiht, und nachdem man sie mit Kupferplatten behangen hatte, auf denen sich mancherley superstitiöse Inschriften befanden, begrub man sie lebendig in vier Gegenden jenes Orts. Diese Begebenheit setzte die Küstenbewohner in solches Schrecken, dass mehrere Familien von dort entflohen, und ihre Kinder solchen Nachstellungen zu entziehen suchten. Selbst itzt ist das Andenken an diese Begebenheit auf der malabarischen Küste noch nicht verloschen \*)

<sup>\*)</sup> Ich besitze eine holländisch versalste Geschichte dieser Begebenheit, welche der Pater Francisco Cruz Fernandez, ein eingebohrner malabarischer Priester, versalst hat.

Aus dem bisher gesagten also erhellet, dass die Brahmanen sich nicht ganz menschlicher Opfer enthalten, und irre ich nicht, fo geschieht solcher Opfer mit unter auch in ihren Schriften Erwähnung. In dem Abschnitte Brahmavarggam des Wörterbuchs Amarasiuha, wird ein Opfer der Fremden oder Auswärtigen genannt, welches Manufzayagna heißt, und dies Wort bezeichnet das Opfer eines Menschen. Der Pater Biscoping merkt in seinem famscrid - malabarisch - portugisischen Wörterbuche bey diesem Worte an, dass es ein Opfer für die auswärtigen Brahmanen bezeichne\*); doch scheint es noch etwas andres anzudeuten, und da das Wörterbuch Amarasiuha, das älteste Buch der Brahmanen, dieses Wort anführt, die Brahmanen aber selten die ursprünglichen Bedeutungen der Wörter kennen, oder, wenn sie dieselben auch kennen, doch nicht leicht jemanden entdecken: so könnte es wohl der Fall seyn, dass jenes Opfer des Menschen, welches unter den brahmanischen eines der ältesten ist, die wirkliche Hinopferung eines Menschen bezeichnete.

Von den Wittwen in Indien, die sich dem Scheiterhaufen überliefern \*\*), muß ich noch bemerken, daß auf der malabarischen Küste diese Sitte schon längst abgeschaft ist; und so begeben sich nun dergleichen Wittwen entweder in ihr mütterliches Haus zurück, oder sie widmen sich einem Dienste in irgend einem Tempel. Die Nothwendigkeit sich zu verbrennen, gieng vormals bey einigen Frauen, denn alle opferten sich ohnedies nicht durchs Feuer hin, aus einem freywilligen ehelichen Vertrage hervor. Doch gab es der Veranlassungen dazu noch mehrere; und hierher

<sup>\*)</sup> Sacrificio para os Brahmanes foresteiros.

<sup>\*)</sup> Von diesen Wittwen s. den Sonnerat in seiner Reise Bd. I. wo er diese Frauen beklagt; ferner Spielbergs und Balbus Seereisen, den Pater Vincentius à S. Catharina Senensi Lib. 3. Cap. 28. p. 322. seiner Viaggio all' Indie orientali. In Roma 1672.

gehört die herrschende Meynung bey den Indiern, dass man durchs Feuer gereinigt und erhalten werde; ferner der häufige Missbrauch des Giftes, den die Männer fürchteten. Ja da diefe, wie die Könige selbst, oft der Kriege wegen. abwesend waren, so wünschten sie die Treue ihrer Weiber. durch ein Gesetz, durch die öffentliche Meynung, ja endlich fogar durch Feuer und Tod, befestigt und bestätigt zu Sonnerat und le Mierre, betrauern gar sehr diese Indische Sitte, und wünschten statt ihrer lieber eine Mehrheit und Gemeinschaft der Frauen eingeführt zu sehen; ja der letztere von diesen Männern rührte das Pariser Publikum nicht wenig durch eine zweymahlige tragische Vorstellung einer malabarischen Wittwe, die zum Scheiterhaufen geführt wird \*). Diesen Critikern fremder Sitten, und Lobrednern der Menschlichkeit, hat indessen de Cossigni, zwar kurz, doch bündig geantwortet \*\*).

<sup>\*)</sup> La veuve du Malabar. Tragedie en cinq actes, par Mr. le MIERRE. à Paris 1786.

<sup>\*\*)</sup> Lettre à Mr. Sonnerat par Mr. Charpentier de Cossigny 1784. A L'ile de France p. 10.

## PIDRUJAGNAM,

oder die Opferfür Verstorbne.

Wer da behauptet, dass die asiatischen Völker keine Unsterblichkeit der Seele glauben, zeigt sich von der Seite eines Unkundigen und Unerfahrnen in der Geschichte jener Nationen, oder er muss für einen boshaften Verfälscher alter afiatischer Ueberlieferungen gelten. Von dem alten Glauben an eine Seclenwanderung und Unsterblichkeit bey den Tibetanern, hat uns Georgi\*) nähere Nachricht ge-Von den Peguanern und Siamern berichten dies Pivati\*\*), Spilberg \*\*\*), der Abt Choify †) und Flouest in seiner Reisebeschreibung, welche alle die jährlichen Cäremonien, Darbringungen, Gebete und mannichfachen Opfer für die Verstorbnen, ja endlich die Art und Weise des Begräbnisses selbst, welche auf diesen Glauben hinweiset, beschreiben. Ueber die jährlichen Begräbnissfeste und Opfer für die Verstorbenen bey den Sinesen, klagt der Verfasser der philosophischen Untersuchungen über diefes

<sup>\*)</sup> In Alphab. Tibetano p. 263. 235. 270, 181. 199.

<sup>\*\*)</sup> In Dictionario. Tom. 8.

<sup>\*\*\*)</sup> In feinen Seereisen Th. VII. S. 113.

<sup>+)</sup> Voyage au Siam.

dieses Volk\*), indem er den großen Aufwand des sinesischen Volks, und den Betrug der Mönche zu Laok mit Unwillen darstellt, da diese letztern zu ihrem Vortheile dergleichen Opfer und Cäremonien für die Seelen der Verstorbenen in Sina eingeführt haben, und noch bis auf den heutigen Tag unterhalten sollen. Doch der Mann möchte gerne seinen Materialism den Asiatern empschlen, und so ist kein Wunder, wenn er's ungerne sieht, dass etwas bey ihnen seinen Ideen nicht angemessen ist.

Die Brahmanen nehmen zwey geistige Wesen, oder Seelen im Menschen an, nähmlich ein vernünftig geistiges Wesen, das sie Given, und ein empsindendes, das sie Dieses letztere, welches sich in Allen Prànen nennen. ohne Unterschied befindet, ist dem Untergange unterworfen: jenes erstere hingegen dauert nach dem Tode fort, wird durch Wanderungen von seinen Fehlern gereinigt, ja ist auch so lange den Strafen der Unterwelt ausgesetzt, bis es endlich entfündigt, ihrer fast pythagoreisch-platonischen Behauptung zufolge, Theilnehmer einer ewigen Glückfeligkeit wird \*\*). Eine Muthmassung kann ich bey der Gelegenheit nicht unterdrücken, nähmlich diese, ob nicht vielleicht Pythagoras diese ganze Lehre von den Brahmanenhergenommen, und so zuerst seinen Schülern vorgetragenhabe. Wenigstens sagt Clemens von Alexandrien. dass die Brahmanen unter den Philosophen zuerst diese Lehre bekannt gemacht, indess die griechischen Weisen, die Stoiker nähmlich, Demokrit und Epikur\*\*\*), hier-

<sup>\*)</sup> Th. 2. Abschn. 8. von der Religion der Sinesen.

<sup>\*\*)</sup> Strabo im funfzehenten Buche fagt: "Von der Seele und von andern Dingen reden (die Brahmanen) auf ähnliche Art. Auch sie bringen einige Erzählungen bey, wie Plato von der Unsterblichkeit der Seele."

<sup>\*\*\*)</sup> Ueber diese T. den Plutarch de placitis philosophorum.

über sehr schiefe Meinungen äusserten. Dass aber die alten Brahmanen die Seele für geistig und unsterblich hielten. fagen nicht allein Strabo und Porphyrius, fondern noch mehr wird dies dadurch bestätigt, dass, wie ich vorhin schon erwähnte, einige Gymnosophisten sich ins Feuer stürzten, um, durch dieses von Fehlern gereiniget, ihre Seele des Genusses einer ewigen Glückseligkeit fähig zu machen \*). Woher aber die große Kühnheit und Festigkeit bey diesen Indischen Philosophen? Woher anders, als aus dem Glauben an Unsterblichkeit, und aus der Ueberzeugung, dass die Seele, wenn sie durchs Feuer gereinigt ist, sich einer ewigen Glückseligkeit zu erfreuen habe. Eben dieser Meinung sind auch die heutigen Brahmanen noch. In einem ihrer Bücher, das Ciandro de jam heisst und sich im Borgianischen Museum befindet, heist's daher: "durch Frömmigkeit und Ergebung muß man dem "himmlischen Ruhme nachstreben, denn weni gute Werke

<sup>\*)</sup> Eine auffallende Stelle ist die bey Philo, in seinem Buche: Quod omnis probus sit liber. Hier lässt er den Indier Calanus folgendermaßen an Alexander den Großen schreiben: "Ca-"lanus an Alexander. Deine Räthe, die uns nicht auf "die entfernteste Art kennen, suchen dich dahin zu bewegen, "den Indischen Philosophen Gewalt anzuthun. Unsre Körper magst du immerhin von einem Orte an einen andern versetzen. nunfre Seelen aber wirst du eben so wenig zwingen etwas winder ihren Willen zu thun, als du Ziegel und Steine zum Reden "zu zwingen im Stande bist. Zwar verursacht das Fener be-"lebten Körnern die heftigsten Schmerzen, und zicht ihren "Untergang nach fich; wir aber verachten es, und verbrennen "uns bey lebendigem Leilie." Was die Brahmanen vom Calanus fagen, findet man beym Palladius über die Sitten der Brahmanen. Eben das erzählt auch Clemens von Alexandrien von ihnen, Stromat. Lib. 4, S. 212. Strabo im angeführten funfzehenten Buche sagt von den Brahmanen. dass sie vieles über den Tod zu reden wülsten; dass sie dieses Leben mit der Empfängniss des Menschen verglichen, den Tod aber für die Geburt zu einem eigentlichen und glücklichen Leben für diejenigen hielten, welche wahre Weise waren, und dass sie sich daher gar angelegentlich zum Tode vorbereiteten.

"fehlen, dem wird ohnfehlbar die Unterwelt zu Theil. "Nach den Werken, die man hienieden verrichtet, wird "auch das Mass der Belohnung oder Strafe in einer andern "Welt bestimmt."

Mehrerer dergleichen Belege, welche ich aus den Büchern Sambhavam und Bhishma parvam beybringen könnte, übergehe ich. Genug, so viel ist gewis, dass die Brahmanen glauben, die Seelen, welche in dieser Welt ihre Sünden noch nicht abgebüst haben, würden nach dem Tode gereinigt, dauerten fort, und würden fähig eine ewige Glückseligkeit zu erlangen. Daher nun ihre Sorge für die Seelen der Abgeschiednen; daher das Opfer für die Seelen ihrer Eltern, welches sie Pidrajagnam nennen; daher endlich die jährlich zu Gebeten und Darbringungen für Verstorbne bestimmten Tage, an welchen jene Cäremonie pslegt begangen zu werden, die auf der malabarischen Küste Ciáttam oder Andaciattam, in andern Gegenden aber Cerándakarmam oder Pidrukarmam heist.

Am Tage vor dieser Cäremonie, ladet der Sohn oder Erbe des Verstorbnen dreyzehen Brahmanen ein, welche vom Aussatze, oder einem sonstigen Flekken am Körper frey seyn müssen. Auch ihre Frauen dürfen sich gerade um diese Zeit, weder in der Schwangerschaft, noch in ihrer monatlichen Reinigung, noch im Kindbette befinden: denn die Reinheit des Körpers galt fast zu allen Zeiten, und bev allen alten Nationen, für ein Haupterforderniss bey Opfern. Das Haus des Verstorbnen wird, wenn es gereinigt ist, mit Weihrauch oder andern aromatischen Düften angefüllt, und der Boden der Zimmer mit dem in Waffer aufgelößtem Auswurf von Kühen bestrichen. Die Söhne. die Witwe und die Verwandten, bescheeren sich die Haare. und baden fich, um nur ja rein zu seyn, in einem Flusse. Ein viereckigter Tisch wird in einem Zimmer zubereitet. und auf denselben das Bildniss des Gottes Vischnu gestellt. Vor diesem Bildnisse werden Tularsiblätter, von einer Pflanze, die mit unserm wilden Ocinium einige Aehnlichkeit hat, verbrannt. Der Sohn zeichnet mit einer etwas

feuchten Materie, die aus dem Staube von Sandelholz und von getrockneten Kuhunrathe besteht, und Bhasma heisst, ein göttliches Zeichen, Terunama auf die Stirne, und umwindet den Hals mit dem bey dieser Gelegenheit gewöhnlichen Gebets-Kranze, der Rudraksham Nachdem dies geschehen ist, wird mit einer ehernen Glokke ein Zeichen zum Opfer gegeben, und die Brahmanen fagen zu dreven Mahlen mit erhobener Stimme: Hara, Shiva, Mahádéva. Dies kurze Gebeth besteht aus den Attributen des Gottes Ishvara, als des ewigen Gottes, Rächers und Richters der Verstorbenen. Hara! o rächender Gott! Shiva, o guter Gott! Mahádéva, o großer Gott! Nach Verrichtung dieses Gebets, legen sie die Hand gegen das Gesicht, und murmeln einige Zeit zwischen den Zähnen hin, wie wenn sie die Seele des Abgeschiedenen wieder aufwecken, und hervorrufen woll-Um das Götzenbild her sitzen an der nördlichen Seite des Zimmers vier Brahmanen, zween aber an der füdlichen Seite, welche die Unglücksgeister vorstellen. Hinter diesen stehen sieben andre Brahmanen, welche, wie einige behaupten, die sieben letzten noch anzustellenden Wanderungen des Verstorbenen, nach andern aber die sieben letzten schon zurückgelegten Umwandelungen desselben, anzeigen. An der Thüre des Gemachs sitzen nun noch zween andre auf einer kleinen Bank, welche den Himmel und die Unterwelt darstellen. Bänken wird das Kleid des Verstorbenen hingelegt, ner ein Schweißstuch, ein kupfernes, und im Fall, dass dies nicht bey der Hand wäre, ein aus Blättern der Bananafeige verfertigtes Gefäls, Staub vom getrockneten Kuhunrathe, ein wenig Erde aus dem Ganges, und etwas gelbe Erde aus dem Tempel Jagarnat, auf die man denn den meisten Werth zu legen pflegt, wenn sie durch büssende Joguis herbeygebracht ist. Auf dem Tische aber, neben dem Götzenbilde, werden vier mit Oel gefüllte Lampen angezündet.

Ist nun alles beschriebener Massen angeordnet, so gieffen die Brahmanen, indem sie ihr Gesicht gegen den Aufgang der Sonne wenden, Waller aus einem Gefässe in das andre, besprützen das Zimmer, waschen sich dreymahl die Hände, und beten eben so oft. Hierauf mahlen sie mit dem vorhinerwähnten Staube von Kuhunrath und mit der gelben Erde den heiligen Nahmen an ihre Stirne. In eben diese slüssig gemachte Masse tauchen sic denn ein kleines Rad, und eine Meerschnecke, oder größfere Schneckenmuschel, als die künstlich gearbeiteten Infignien des Gottes Vischnu, und drücken das erstere gegen; die Schläfe, oder das linke Ohr, die Muschel aber gegen die linke Hand, und dies in der Ablicht, um dem Gotte Vischnu ähnlich zu werden, dem sie dienen, und um die Mysterien desselben, von denen wir weiter unten ausführlicher reden werden, durch diese Insignien vorzustellen. Mit diesen Kennzeichen also geschmückt, sprechen sie vier und zwanzig geheime, heilige und mysteriöse Worte her, indem sie sich mit dem Gesichte gegen den Aufgang der Sonne hinwenden, in welche Gegend sie denn auch, wenn die Cäremonie nähmlich vor dem Mittage verrichtet wird, mit den Daumen und Mittelfinger Wasser sprützen; dasselbe aber thun sie gegen den Untergang der Sonne zu, wenn das Opfer erst nach der Mittagszeit dargebracht wird. Hieraus sollte man fast schließen, dass jene Worte Bezug hätten auf eine gewisse Anbetung der Sonne, als Symbol des wahren Gottes.

Nachdem dies geschehen ist, bedecken sie mit dem Daumen, Zeigesinger, und Mittelsinger das Gesicht und verschließen die Nase, worauf sie denn fast eine ganze Stunde im tiesten Stillschweigen und im Nachdenken zubringen. Jedes, auch das kleinste, Geräusch giebt dabey eine üble Vorbedeutung: und würde dies Stillschweigen durch irgend einen Zufall unterbrochen, so müsste die Cäremonie ganz von neuem begangen werden. Hat endlich jenes tiese Nachdenken sein Ende erreicht: so werden auf einen neben dem Bildnisse des Vishnu stehenden Tisch Tularsiblätter, rothes Sandelholz, Begon, Campher, Wachholderbeeren, Reis, Darba- und Brangaras-Blätter, welche mir unbekannt sind, gelegt. Nachdem hierauf der das

 $\tilde{\mathbf{D}}$  3

Amt bev dieser Cäremonie verrichtende Priester, oder der oberste Opferpriester, eine Rede an den Gott Vishnu gerichtet hat: erlaubt er dem Sohne oder Erben des Verstorbenen zu opfern, und dieser giebt nun jenen obenerwähnten sieben Brahmanen, indem sie ausstehen, zwey Darbablätter, eben so viele Gerstenkörner, und ein Tularsiblatt, welches alles fieihm denn aufs Haupt legen: worauf ihn der Amt verrichtende Priefter ermahnt, dals er die Ausschweifung und Begierde (Kàma), den Zorn (Krodha), die Furcht (Bhajam), den Ehrgeiz und Stolz (Abhimanam), den Geiz (Lobham), und jeden anderweitigen bösen Wunsch (Aasha), ja endlich die Hoffnung auf Menschen aus seinem Herzen verbannen, und dagegen allein auf Gott seine Zuversicht setzen möge. Nach dieser Ermahnung waschen die Brahmanen das Bildniss ihres Gottes, mahlen den heiligen oder göttlichen Nahmen auf die Stirne desselben, zünden eine Kampferlampe an, und nun wird in einem kupfernen Gefässe Weihrauch, rothes Sandelholz, Reis, und was ich fonst noch vorhin schon nannte, vor dem Bildnisse des Gottes Vishnu verbrannt; doch muss der Sohn oder Erbe des Verstorbenen dieses Opfer anzünden. Indem dieses geschieht, beten die Brahmanen, und jedes Mahl, dass sie wieder eins von jenen erwähnten Dingen ins Feuer werfen, sagen sie alle zugleich auch gewisse neue, geheimnissvolle Worte her.

Ist nun die ganze Opfermasse verbrannt, so wäschet der Sohn des Abgeschiednen die Füsse der Brahmanen, giebt jedem von ihnen mit einer Kniebeugung einen neuen brahmanischen Schultergürtel, und sprengt darauf mit zusammengefügten Händen Wasser gegen die linke Seite hin, um dadurch die Unsterblichkeit der Götter, so wie die der Seele des Verstorbnen anzudeuten. Auch legt er in die Hand aller Brahmanen, die sich indess wieder gesetzt haben, ein wenig Honig, woran sie ämsig lecken, um die Süssigkeit des himmlischen Ruhms zu bezeichnen, den die entfündigte Seele geniessen soll.

Endlich folgt nach Indischer Sitte ein tresliches Mahl, oder ein Abendschmaus, bey welchem alle Gerichte zuerst

dem Gotte Vishnu dargeboten werden. Diese Gerichte nun find folgende: Reis in Milch und Linsen in Wasser abgekocht, welche letztern mit Butter und Zucker angemacht in irdenen Gefälsen aufgetragen werden; ferner Indisches, aus Reis, oder einer sonstigen Kornfrucht angefertigtes Brod; Stücken Zuckerrohr, das Ciarkara oder gewöhnlicher noch Jagara heisst; eine süsse Masse aus dem Safte des Zuckerrohrs und der Cocosnufs, oder eigentlicher aus der Frucht der Palme verfertigt; grüner oder frischer Ingwer mit Zucker angemacht; Muscatennuss in fülsem Safte; eingemachte Limonien; abgekochte, frische und gefäuerte Milch, und endlich mancherley Kräuter und kleinere Wurzeln in frischer Butter gesotten, doch mit gänzlichem Ausschluss aller gelben oder sonstigen Rüben, Knoblauch, Zwiebeln, Kürbisse und andrer blehender, unverdaulicher, oder den Instinkt regemachender Gemüsse und Gewächse.

Sind diese Speisen zubereitet, so werden sie vom Oberpriester mit Tularsiblättern, die in's Reinigungswasser (Tirtam) eingetaucht find, besprengt und eingesegnet, und alsdenn, nachdem sich das Wasser durch die Hände abgezogen hat, dem Bildnisse des Gottes Vish nu dargeboten mit den Worten: "Herr, was wir dir jetzt darbringen, "find deine Geschenke!" (Vishnu nähmlich ist Gott Erhalter.) Hierauf beten die Verwandten und Eltern des Verstorbnen, indem sie die Nahmen der Götter hernennen, ihren, den hundert und acht Jahren des Gottes Brahma zu Ehren, aus eben so vielen Kügelchen bestehenden, Rosenkranz (Rudraksham) herab, und mittlerweile wird das Götzenbild mit Leinwand überdeckt. Die Brahmanen setzen sich drauf einzeln mit seitwärts gedrehten Füssen, auf geflochtene Matten hin, und essen, im Fall Teller vorhanden sind, von diesen; wo aber nicht, von untergelegten Blättern der Banana-Feige, die festen Speisen allein mit der rechten Hand, die flüssigen aber mit Löffeln, welche aus den Blättern des Baumes Máva verfertigt find. Nach Beendigung des Mahls werden dann ein und achtzig Brode aus Reis gebacken. Sieben von diefen Broden werden den Raben preiss gegeben, vierzehentehalb den Katzen, vierzehen den Hunden, ein und zwanzig den Kühen, sechszehen andre werden in eben so viele
Winkel des Hauses für die Ratten und Mäuse hingelegt,
und zehentehalb werden unter die Armen ausgetheilt.
Alle diese Zahlen enthaltan brahmanisch- pythagoreische
Geheimnisse, deren Erklärung wir nicht zu geben im Stande sind. Ist auf diese Art endlich das Opfer verrichtet, so
bezahlt der Sohn oder Erbe des Verstorbnen, wenn sein
Vermögen es zuläst, zwey Pagoden, oder fast vier römische Scudi an jeden Brahmanen. Diese Gäremonie dauert
dreyssig Tage, aber nur am ersten Tage wird sie feyerlich
begangen. Die Nayren und Banianen, als die gewöhnlichen Nachahmer der Brahmanen, und die nächsten auf
sie folgenden Casten, ahmen auch diese Feyerlichkeit nach\*).

\*) Im Muleum des Cardinal Borgia zu Velitri befindet fich ein authentisches Gemählde, welches den Himmel der Tibetanischen Umwandelungen, nach der Vorstellung der Lamaischen Schule, abbildet. Dieses Gemählde findet sich in Kupfer ge-Stochen beym Alphab. Tibetano Taf. 2. zu S. 487. wo der gelehrte Pater Georgi auch weitläustig den Kreislauf jener Umwandelungen oder Wanderungen erläutert hat. Dass aber die Tibetaner diesen Kreislauf und diesen Lehrsatz von den Brahmanen erhalten haben, dafür bürgt nicht allein jenes schreckliche, mit drey Augen versehene Bild des Rächers Shiva, der bey den Brahmsnen Shaftava heifst, sondern auch der Gott Jâma, der Diener des Shiva, der Herr des Todes und Richter der Unterwelt, welcher bey den Tibetanern Scin-ce-cio-kiel heißt, und dessen Beynahmen oder Epithete das Wörterbuch Amarasinha im Abschnitte Sorggavarggam, ansührt. Dies aber wird gänzlich ausser allen Zweisel gesetzt, wenn man hemerkt, dass jene zwölf Symbole, die sich im größesten äussern Cirkel befinden, mit Samscrid - oder brahmanischer Schrift überschrieben sind. So z. B. hat Marik-pa, die Ueberschrift des ersten Zeichens, bey den Tibetanern keinen Sinn; hey den Brahmanen hingegen bezeichnet es den Vergesslichen. Die Ueberschrift des zweyten Zeichens, Dusce, deutet bey den Tibetanern den Hang zum Bösen, bey den Brahmanen die Bosheit an. Und was von den Inschriften

Ob diese Cäremonien übrigens, und die aus ihnen hervorleuchtenden Lehrsätze mehr mit ähnlichen Gebräuchen und Lehren der Hebräer, oder der Aegypter übereinstimmen, dies bleibe der Untersuchung Andrer überlassen.

dieser beyden galt, gilt auch von denen der übrigen. Hieraus leuchtet nun deutlich ein, dass die Tibetaner und Brahmanen nicht allein in Rücksicht auf ihre Lehrsätze und Götter mit einander übereinstimmen, sondern auch, dass die Behauptung gegründet sey, welche ich in meiner Sprachlehre über den Samscrid vorgetragen habe, nähmlich, dass die liturgischen Benennungen und Wörter, von Indien aus nach Tibet herübergetragen sind.

## BHUDAJAGNA,

oder das den bösen Genien gewöhnlich dargebrachte Opfer.

Die Brahmanen behaupten einstimmig mit dem genzen Alterthume, dass es gewisse bose Genien oder Danionen gebe. Als solche werden unter andern Göttern und Genien. im Wörterbuche Amarafinha, Abschnitt Sorggavarggam, folgende beyde, Pishásza und Bhuda, aufgezählt. An eben dieser Stelle werden auch Pariszada und Rudra, d. h. die Thränenerweckenden Genien, unter den Dienern des Gottes Shiva, des Rächers und Zerstöhrers, des Richters und Wiedervergelters, genannt. andre aber find die Guhjaga, oder Teufel und Gespenster. denen die Sorge für Hölen und unterirdische Oerter überlassen ist. Alle diese führen den Nahmen Asvapna, d.h. die nicht schlummernden Geister. Andre Geister, z. B. Kama, die Begierde, Varuna, der Genius des Wassers. u. s. w. heisen Adidinanana, d. i. Söhne der Göttin Adidi und des Gottes Cashjaba.

Von diesen verschieden sind diejenigen, welche Asura oder Rakshasa heisen, und von welchen hin und wieder in den Büchern der Indier die Rede ist. Der Lehrer und Meister dieser Genien, Titanen \*) oder Giganten, ist Shukra oder die Venus, welcher Planet bey den Brahmanen männlichen Geschlechts ist. Diesen bösen Geistern stehen die guten Götter oder Genien, unter dem Nahmen Dévaguel entgegen, deren Anführer Brahaspadi oder der Planet Jupiter ist. Zwischen beyden Geniengeschlechtern fielen, wie mehrere Indische Schriftsteller erzählen, furchtbare Kämpfe vor, indem die Erstern den Himmel einzunehmen, den himmlischen Trank, und die himmlische Speise, oder Amrdam zu erbeuten, und die Welt in den Abgrund zu stürzen suchten. Die letztern aber kämpften für die Welt, für den Himmel, und für den Trank der Unsterblichkeit. Da nichts destoweniger die guten Genien den bösen unterlagen, wandten sich jene mit einer Bitte um Beystand an Vischnu, durch dessen Hülfe denn auch Himmel und Erde vom Untergange errettet ward.

Viele und wichtige Gründe machen es glaublich, dass diese Geister oder Genien guter und böser Art, auf die Astronomie, die Himmelwelt und die Planeten, Bezug haben. Denn einmal heisen sie Schüler der beyden Planeten, wie das Wörterbuch Amarasinha, und das ganze Buch Sambhavam beweiset. Für's andre so werden die Planeten in eben diesen Büchern, Wesen von einsamer, beschaulieher Lebensart, Rathgeber und Lehrer genannt, welchen die guten wie die bösen Genien Folge leisten, indem sie in zwo Schulen oder Sekten, als böse und gute Geister nähmlich, eingetheilt werden \*\*). Die Planeten aber

<sup>\*)</sup> Titan, Satan und das gewöhliche malabarische Ceitan scheinen alle von dem einzigen Worte im Samscrid Deitya oder Ditya berzukommen, welches im Wörterbuche Amarasinha, Abschnitt 1. erläutert wird.

<sup>\*\*)</sup> Nähmlich nach Maassgabe des guten oder bösen Einstusses auf irdische Wesen, von dem man noch itzt viel in Indien träumt.

find wahre schweigende und ruhende Wesen, und indem sie sich hier und dorthin im Kreislause bewegen, theilen sie andern Gestirnen ihr Licht mit. Stünde mir nicht die Kürze der Zeit, und die eigentliche Absicht dieser Schrift entgegen, so könnte ich das, was ich so eben von dem Bezug sagte, in welchem die Genien auf die Planeten stehen, zur höchsten Evidenz aus Indischen Schriften beweisen. Daher aber kann ich auch der Meinung des Jakob Bannister \*) und andrer Gelehrten nicht beytreten, welche diese guten und bösen Götter auf den Kamps der Elemente unter einander zurücksühren, und die Lust, das Feuer, den Wind, den Aether u. s. w. unter ihnen verstehen.

Dämonen der ersten Art also sind diejenigen, welche die Indier fürchten und anbeten. Unter denen der zwoten Art, ist jener Irania berühmt, welchen Vishnu besiegte \*\*). Andre berühmte Giganten find Bhimen, Ravana und Madhu \*\*\*). Es ist mehr als wahrscheinlich, dass einige Könige, ja fogar Geistliche und Indische Weltweise. von jenen himmlischen Geistern oder Genien, den Belebern. Lenkern und Führern der Planeren und andrer Gestirne. ihre Nahmen auf eben die Art erhalten haben, wie wir unsern Kindern Engelnahmen aus der Bibel u. s. w. beyzulegen pflegen. Ja ich würde fast glauben, durch wahre und unwiderlegliche Gründe es darthun zu können, dass aus der Ordnung, Würde, dem System, der Lenkung, Kenntnis, allegorischen Kraft und Heiligkeit jener Geister. nicht nur die Philosophie und ihre Sekten, die religiöse Verehrung der Planeten und Elemente, die Nahmen der

<sup>\*)</sup> S. desselben Tableau des arts et des sciences depuis les tems les plus reculés jusqu'au siecle d'Alexandre le grand; à Paris. 1786.

<sup>\*\*)</sup> Nach der ersten Strophe des berähmten Buchs Mägha, die ich S. 66. meiner Sprachlehre über den Samscrid ganz angeführt habe.

<sup>\*\*\*)</sup> Vom Bhimen redet das Buch Judhishtiravige am Cap. 7 Slogam (d. h. Strophe) 50. 51. 52. Ferner vom Rawana handelt das Buch Ramajanam, vom Madhu aber das Buch Bhagavadam.

Könige und viele Gesetze, sondern auch ein großer Theil der Indischen Geschichte, und selbst die brahmanische Religion herzuleiten sey; ja sogar die irdische Welt, scheint bey den Indern nach dem System ihrer himmlischen eingerichtet zu feyn. Doch die deutliche und einleuchtende Darftellung dieser übrigens wahren und gewissen Meinung. fo wie die ausführliche Untersuchung des Entstehens der Inder, ihrer Sekten, Philosophie, Astronomie und Religion, würde das Maass meiner Kräfte übersteigen. vorzüglichsten Belege indessen will ich weiter unten beybringen, und aus diesen wird sich folgendes hoffentlich deutlich genug ergeben: Erstens, dass nach dem auf irdische Wesen angewandten System der Himmelskörper, die Indischen Könige Sonnen und Monde sind. (Der Mond ist im Samscrid gleichfalls männlichen Geschlechts.) Zweytens, dass die Planeten Saturn, Merkur, Venus, Jupiter u.f. w. alle männlichen Geschlechts bey den Brahmanen, Philosophen, Rathe, Geistliche, beschauliche Leute und Lehrer vorstellen \*). Drittens, dass die guten und bösen Genien oder Titanen, welche Schüler der Planeten, und Gestirne im himmlischen Heere sind, gute und böse Menschen auf der Erde bezeichnen \*\*), d. h. Freunde oder Feinde der Kenntnisse, Gesetze, Künste, des Friedens und des Reiches, und dass demnach die Indischen Kriege und ihre Geschichte, mit dem System der himmlischen Weltkörper und mit Allegorien verwebt sey \*\*\*). Viertens endlich.

<sup>\*)</sup> Diese Munis oder Rishis, d. h. Planeten, nennt Sonnerat S. 220 der Oktavausgabe, Patriarchen, und legt dadurch seine Unkunde der heiligen und gemeinen Indischen Sprache an den Tag.

<sup>\*\*)</sup> Auch Makrobius äussert den Gedanken, dass die Giganten wohl nichts anders, als boshafte Menschen möchten gewefen seyn. S. Saturn. Lib. I. cap. 20.

<sup>\*\*\*)</sup> Man erzählt, jene Giganten oder Sterbliche Titanen und Menfchenfresser hielten ihre Zusammenkünste auf der Insel Andamani im Reiche Pegu.

dass ihre Philosophie über irdische Dinge, mit der Astronomie und dem System der himmlischen Weltkörper innig zusammenhange.

Dies nun ist der eigentliche Schlüssel zu allen Wissenschaften und Schriften der Inder, und da die älteste assatische wissenschaftliche Kenntniss aus der Affronomie entsprungen ist: so folgt daraus auch, dass die Philosophie, die bürgerliche Verfassung und die Schriften der Inder sehr alt seyn müssen. Doch geht die eigentliche älteste Epoche ihrer Geschichte nicht über die Noachische Fluth hinaus, wie sich dies unwiderlegbar aus dem heiligen Buche Bhägavadam darthun läst.

Doch, ich kehre von dieser Abschweifung wieder zur Hauptsache zurück.

Den bösen Genien, umherschweisenden Nachtgespenstern, und den Schlangen, welche letztern gleichfalls zu den bösen Gottheiten gezählt werden, errichtet und weihet man einige Steine unter einer kleinen Hütte, damit sie gleichsam an diese ihre Wohnung gesellelt, nicht in Häusern und Gärten ihr Wesen treiben mögen. Solche Steinhaufen sahe ich oft. Knox bemerkt, dass es deren auch in Ceylon gäbe, und Niebuhr hat sie gleichfalls auf der Elephanteninsel gesehen. Gottesfürchtigere Leute pslegen ihnen zur Nachtzeit auch wohl brennende Leuchten hinzustellen.

Auf der malabarischen Küste glaubt man, wie der Pater Ildephons bemerkt, dass es gewisse Dämonen gebe, die man Kutticiatten nennt, und von denen der Pöbel behauptet, dass sie schon gewissen Leuten erschienen seyen. Will man nun irgend jemand einen Schaden zufügen, so stellt man in seinem Garten einen Stein auf, an den man den Dämon, zum Schaden der benachbarten Personen und Sachen, durch gewisse Beschwörungsformeln glaubt binden zu können.

Im Museum des Cardinal Borgia befindet fich eine gemahlte, in Malabarien fehr bekannte Gottheit, welche Ciardhava oder der Feuerspeyer heisst, und deren Abbildung man auf der vierten Kupfertafel sieht. schreckliche, zum Niederschmettern immer bereite Gott. ist ein und eben derselbe mit dem auf Ceylan verehrten Jacca oder Ciaka. Die Handschrift, welche ich über die Religion der Ceylaner vor mir habe, giebt folgende Beschreibung der genannten Gottheit: "Jacca wird dargestellt mit feuerspeiendem Munde, funkelnden Augen, und in die Höhe gehobnen, zum Schlagen bereiten Armen. Die Ceylaner verfertigen ihm eine Hütte; diese schmücken sie mit Blättern, Zweigen und Blumen, und bringen Waffen, oder Instrumente (nämlich Lanzen, Schwerdter u. s. w.) und mancherley Speisen (wie z. B. Reis, Banánafeigen, Kuchen und dergl.) hinein. Mittlerweile schlagen sie zur Nachtzeit bey einer Leuchte, die Trommel, singen, tanzen u. f. w."

Eben so pflegt man sich auf der malabarischen und Coromandelkuste gegen den Ciardháva zu benehmen. Wenn ein Dämon, böser Genius oder Kutticiatten aus einem Hause oder Garten soll vertrieben werden; so schlagen sie mit Glokken und Klappern, eine Sitte in welcher die Inder mit den Aegyptern übereinkommen, welche letztern nähmlich ihren Typhon gleichfalls mit einem Klingbecken zu verscheüchen pslegten. Ciardháva bezeichnet eigentlich einen Speier; mit einem andern Nahmen aber heißt er in der heiligen Schriftsprache der Brahmanen Shaftava, der Rächer. Da dieser Nahme indessen eigenthümlich dem Gotte Shiva zukommt: so lässt sich daraus folgern, dass diese fürchterliche Gestalten und rächenden Gottheiten, auf jenen, als das Oberhaupt unter ihnen, müssen zuräkgeführt werden. Wenn die nachtheiligen Würkungen eines Dämon in einem Hause nicht nachlassen: so pslegt man einen Hahn abzuschlachten, und ihm denselben zu opfern. Doch ist dies nicht sowohl eine Sitte der Brahmanen, als vielmehr der niedrigern Casten.

Folgendes ist eine Beschwörformel, durch welche ein Dämon auf acht Jahre aus einem Hause vertrieben wird. Om! vadi vilague codi, codi vilague vadi purajum mattan, nattil varuväjvan, vittil annejaivan kettyten, ettände kalam oshiciu poga svaha. Das heist: "Möge doch, o Svaha, bey dieser Epheu- bey dieser Pfesserpslanze, bey ihren Zweigen und bey ihren Kanken, beschwör ich dich, Kettytten\*) aus diesem Hause weichen, nicht wieder in diese Gegend kommen, nicht diesem Hause in acht Jahren sich nahen können \*\*)!" Diese und ähnliche Beschwörungsformeln enthält eine meiner auf Baumrinde abgesasten Handschriften, die von Gisttränken und Bezauberungen handelt \*\*\*).

<sup>\*)</sup> Kettytten und Muttytten find Nahmen gewisser Dämonen unter dem Volke.

<sup>\*\*)</sup> Von ähnlichen Beyfpielen des Aberglaubens unter den Indern,
fo wie von dergleichen wordin erwähnten Opfern, redet schon
Strabo im funfzehenden Buche.

<sup>\*\*\*)</sup> Mehrere Handschriften dieser Art, besinden sich in der Billiothek der Congregation de propaganda side, und in der vormaligen königlichen Bibliothek zu Paris, worüber man das
von Stephan Fourmont angesertigte, und im Jahr 1739
gedruckte Verzeichnis der daselbst besindlichen Indischen
Handschriften nachsehen kann.

## Das Opfer und die Verehrung

des

#### L I N G A M.

Bevor ich die Verehrung des Lingam zu beschreiben anfange, will ich mit wenigen Worten noch der übrigen in der brahmanischen Religion gewöhnlichen Opfer gedenken.

Dem Gotte Brahma, als dem Schöpfer und Gründer aller irdischen Dinge, bringen die Brahmanen ein Opfer dar, welches Brahmajágnam, oder Brahmajágam Werde ich es weiter unten unumstösslich dargethan haben, dass Brahma nichts anders fey, als die Urmaterie, oder Erde, so wird daraus denn auch folgen, dass dieses Opfer der Elementarerde dargebracht werde. Nachdem nähmlich die Brahmanen den Befehlen des Gesetzes. wie den Verordnungen ihrer Philosophie zufolge, der Sonne, dem Monde, den anderweitigen Planeten und ihren Genien, durch Opfer und Gebete ihre Verehrung bewiesen haben, so fordert es nun die Ordnung der Dinge, dass fie auch den Elementen, d. h. der Erde, dem Wasser und dem Feuer, auf eine religiöse Art dienen. Dieses Opfer ist eben nicht sehr, ja fast gar nicht, von dem Feueropfer verschieden, nur dass in den Gebeten bey demselben öfter der 3 Nahme Brahma vorkommt.

Das Opfer der auswärtigen oder befuchenden Freunde, welches Adithipugia heißt, wird ohngefähr auf folgende Weiße begangen. Nach Vollendung des Feueropfers, wird eine und dießelbe, dem Fremdlinge sowohl als seinem Wirthe gewogne Gottheit, deren Göttlichkeit beyde anerkennen, im Vordertheile des Hauses aufgestellt, und indem man betet, wird das Bildniss des Gottes mit Blumen bestreut. Nachher werden die Füße des Fremden in lauem Wasser gewaschen, und dies ist nicht allein Zeichen der Friedlichkeit und Güte, sondern auch ein Zeichen und eine Pslichtsbezeigung der wechselseitigen religiösen Mittheilung.

Dieses Opfers geschieht Erwähnung im vierten Capitel des Buchs Judhishtira, wo erzählt wird, dass ein Indischer Mönch dasselbe in der Wohnung eines Königs, den er besuchte, verrichtet habe. Eben so wird in der Geschichte oder dem Gesange Devajanibhäjam, welcher in dem Buche Sambhavam oder Paranam enthalten ist, dieses uralten Opfers folgendermassen gedacht:

"Als Dèvajani shukren, die Tochter eines Hesychasten"), Kacen, den Sohn eines Königs erblickte, empsieng sie ihn sogleich mit dem für Fremdlinge bestimmten Opfer, und durch das Wasser bey Abwaschung der Füsse, wie durch das Opfer der Blumen erfreut, sagte sie drauf zu Kacen: Guter und beglückter Jüngling, wie heissest du?"

Noch giebt es ein Blumenopfer, das Arkjam heißt, und das bald mit der Pflanze und den Blumen von Tularfy, bald mit röthlichen auf der malabarischen Küste Cettip ua genannten Blumen verrichtet wird. Das Bild desjenigen Götzen, dem man das Opfer darbringt, wird im Vorgemache der Wohnung auf einer untergelegten Decke, oder

<sup>\*)</sup> Hefychalten find nach dem Griechischen, Leute die sich einem schweigenden, ruhigen und beschaulichen Leben gewidmet haben.

auf dem Altare im Tempel aufgestellt, drauf betet man, nimmt mittlerweile mit dem Daumen, Zeige- und Mittelfinger allmählig aus einer nebenbeystehenden tiesen Schüssel die Blumen, und streut sie über das Bildniss des Götzen hin. Wenn ein König diesem Opfer beywohnt, wie ihm denn der König von Travancor fast täglich beyzuwohnen psiegt: so sagt er selbst mit den Opferpriestern, indem die Brahmanen in einem Kreise umherstehen, die Slogam oder Mandram, d. h. die heimlichen Gebete her. Folgendes ist eine von vielen bey diesen Gebeten üblichen Formeln:

Om! pránája prána pradishtája svahá
Om! givája gíva pradishtúja svahá
Om! mandrája mandra pradishtája svahú
Om! tandrája tandra pradishtája svahú.

Om! Es geschehe oder, möge doch! (befehlend und wünschend) die Seele, oder der Geist Prana (die Brahmanen nähmlich lassen fünf Geister im menschlichen Körper gelten, und diese sind Prána, Abána, Sámána, Udána, Vjána, und gehören zur sinnlichen Seele) Möge doch Prána die sinnliche oder empfindende Seele sich gebildet erheben! Om! Möge doch die vernünftige (Giva) und belehende Seele sich gebildet erheben! Om! Möge doch unfre Rede (mandra) fich gebildet erheben! Om! Möge doch diese Gestalt (tandra) sich gebildet erheben! Dies nun ist einer zwiefachen Erklärung fähig. Entweder soll es dahin gehen, dass die Seele des Götzen sich erhebe, und jene Gestalt belebe, welches ein sichrer Beweiss des Götzendienstes seyn würde, oder dass die umherschweifenden, durch die Seelenwanderung noch nicht gereinigten Seelen der Verstorbnen, durch dieses Gebet und diese Verehrung erweckt werden, und endlich zur Ruhe. Unwandelbarkeit und Glückseligkeit gelangen möchten. Dies letztere scheint der eigentliche Sinn dieser Formel zu

seyn, denn indem die Blumen ausgestreut werden, und auch-sonst wohl, ausserhalb der Opferzeit, gehen die Leute einhundert und acht Mahl hinter einander in einem Kreise um das Bildnis ihres Götzen, oder um den Tempel desselben her und beten. Dieser Kreissgang soll, wie mir mein Freund Pajampalli Kurripu, der Cabinetsschreiber des Königs von Travancor, ein der brahmanischen Religion sehr zugethaner Mann sagte, nicht nur den Kreisslauf des Universums, den Lauf der Planeten, die Veränderung, und die durch Erzeugung und Vernichtung bewirkte allmählige Umwandelung aller geschaffnen Wesen vorstellen, sondern vorzüglich auch die Umschmelzung der Seelen bey den fortwährenden Wanderungen. Diesen religiösen Gebrauch ahmen auch die niedrigen Volksklassen nach, obwohl nur wenige die Bedeutung desselben kennen. her stellen sie denn auch bey feyerlichen Festen mitten unter Gebeten, häufige Umgehungen an, um die heiligen Bäume · in den Hainen, um die unter diesen Bäumen hingestellten Bildnisse der Gözzen und um die Tempel; sie streuen Blumen oder Sesamun hin, bringen ihren Gözzen und den Tempeln derselben Reiss, Cocosnusse, oder Oel als Opfer dar, und ermüden ihren Körper, wie ihre Seele durch Büssungen, Gebete und Fasten. Mit einer so warmen Zuneigung verehren diese Völker, die wir Barbaren nennen, ihre Götter, und so sorgsam find sie, ihre Seele von jenen traurigen Wanderungen zu befreyen!

Doch, ich gehe zur Verehrung des Lingam über!

Dass diese nicht allein bey den Indern, sondern auch bey den Tibetanern statt sinde, habe ich durch unwiederlegliche Gründe, in meiner historisch-critischen Dissertation über die heilige Samscridsprache, und in meinem Commentare zu einem Fragment des Buchs Bhagavadam dargethan, wohin ich den, der sich näher darüber zu unterrichten wünscht, verweisen muß. Auf der zu diesem Abschnitte gehörigen Kupfertasel, besindet sich das Bildniss des Lingam, wie man es auf der malabarischen Küste hin und wieder neben den Tempeln und in heiligen Hainen

Auch Sonnerat \*) giebt eine Abbildung davon, und Pivati \*\*), bey dem sich auch eine beym feyerlichen Opfer der Tibetaner gewöhnliche, wie man sagt, aus Gerst in eine Kegelgestalt gebildete Masse befindet, welche der Pater Georgi\*\*\*) gleichfalls liefert, nicht zu gedenken der Gestalt oder des tibetanischen Gottes Hopam, die eben derselbe beybringt \*\*\*\*) und welche vorgestellt wird mit einem in Lotus oder in dem weiblichen Empfängnistheile befindlichen Lingam, den sie in den Händen vor der Brust in die Höhe hält, und genau beobachtet †). da ††) ist auch der Lingam abgebildet, wie er sich zur Seite des Throns befindet, auf welchem der große Lama fitzt, und von dem er herab seine Segnungen ertheilt. Auf einer andern Kupfertafel endlich †††) find die Lingaminstrumente dargestellt, mit welchen die heidnischen Einwohner der Stadt Surate in Indien, zu einer gewissen Zeit im Jahre, durch die Strassen zu laufen, und alle Frauenzimmer, die ihnen in den Wurf kommen, zu berühren pflegen, um diese an die vom Gotte Shiva verordnete Verehrung des Lingam zu erinnern. Eben diese Instru-

<sup>\*)</sup> T. I. der 4 Ausgabe.

<sup>\*\*)</sup> Nuovo dizionario scientifico e curioso saero-prosano di Gian Francesco Pivati. In Venezia, 1749. Tom. 8. Tab. 26. Fig. 3. Tab. 30. Fig. 1. 2. 3. Tab. 31. Tab. 33. Fig. 2. 3. Tab. 46.

<sup>\*\*\*)</sup> Im Alphab. Tibet. zu S. 212.

<sup>\*\*\*\*)</sup> A. a. O. Taf. 4. zu S. 552.

<sup>†)</sup> Einige haben geglaubt, es solle den Nabel des Jupiter vorftellen. Thomas Hyde in seiner Hist. rel. vet. Persar. und Kircher im Theil I. seines Cedipus p. 202, halten es für eine auf Schiffen gebräuchliche Büchse.

<sup>††)</sup> S. die a. Taf. 4. zu S. 552.

<sup>†††)</sup> Auf Taf. 3. zu S. 508.

mente tragen Männer und Frauen der Indischen, Sandarangiadi genannten, Sekte am Arm und am Halfe, so wie in Tibet die Lahas, und das ganze Volk. Daher fagt Georgi \*): "Der Lhama führt als Opfer darbringender Priester, den heiligen in Lotusblumen abgedruckten, und Thurma genannten Kegel, in gewissen Monaten des Jahrs, unter Voraustretung eines pomphaften Zuges, aus dem Tempel vor die Mauern der Stadt hinaus." Weiter unten, fagt derselbe: "Gewisse Leute tragen dabey sechszehn Fahnen, auf deren Spitze sich ein Dreyzack befindet, als Symbol des Gottes Maha." Maha aber ist Shiva. Noch weiter hernach fagt Georgi: "Die übrigen Begleiter des Zugs, tragen eine silberne Muschel mit Gerste, und einen Krug mit Bier, die Geistlichen aber den Thurma auf einem Dreyfus, oder Triangel." Von diesem sagt der Pater Ildephons \*\*): "Auf dem Umfange des Berges Kajlafam, welcher, wie man aus dem ersten Abschnitte des Wörterbuchs Amarasinha ersieht, der Wohnsitz des Gottes Shiva ift, foll es, dem zufolge, was die Brahmanen darüber lagen, lieben Reihen von Stuffen geben, auf welchen man bis zur höchsten Spitze des Berges hinaufsteigt. Dort Befindet lich eine weite Ebne, in deren Mitte eine filberne Glocke steht, und ein viereckigter Tisch, welchen neun Edelsteine von verschiednen Farben umgeben. Auf diesem Tische aber liegt eine silberne Rose, denen ähnlich. welche in Seen wachsen und Tamara \*\*\*) oder Padma heißen, und welche einerley find mit der Lotusblume oder Nymphäa. Mitten in dieser Rose †) bilden die Brahma-

<sup>\*)</sup> A. a. O. S. 212.

<sup>\*\*)</sup> In einem Codex unter No. 20. der Handschriften in der Bibliothek der Congreg. de prop. fide. Lib. 2. c. 4.

<sup>\*\*\*)</sup> S. die vierte Kupferplatte.

<sup>1)</sup> Oder Lotus.

nen jenes weibliche Dreyeck und männliche Shivalingam ab. Von dem erstern sagen sie, es sey die Wohnung des ewigen Gottes, dieser ewige Gott aber sey Shivalin-Diese beyden abscheulichen Instrumente nämlich das Dreyeck und Shivalingam follen über einem Löwen, wie auf einem Throne aufgestellt seyn u. s. w." Eben dies versichert, aus dem Munde eines Heiden, Nahmens Pacunar, dessen Worte er auch anführt, der Pater Norbert, welcher als Missionar zu Pondichery die Gelegenheit nicht verabsäumte, sich eine genaue Kenntniss des heidnischen Aberglaubens zu erwerben. Seine Nachricht darüber befindet fich in einer Handschrift, die ich vor mir habe, und in der er nicht nur die Indische Lingamsekte, fondern auch die Lingamgebräuche, Gesetze und Opfer Unter andern sagt er: "Allamaprahu (ein Büssender, welcher irgend einem Indischen Könige erschien. und ihn im Lingamdienste unterwiess) ertheilte ihm seinen Seegen (Asciruadam), und eröfnete ihm den Entwurf der ganzen Verehrung, welche zu gründen er im Sinne Das erste, worauf es dabey ankam, war, dass er, wenn er den Lingam am Halfe, Arme oder Kopfe tragen würde, so wie alle diejenigen, welche sich einer gleichen Verehrung unterziehen würden, die Vergebung aller ihrer Sünden erhalten und zur Belohnung in den Himmel des Shiva gelangen follten. In dieser Absicht möge er sich denn an den Guru, oder obersten Lehrer der Sekte wenden, welcher als Verleiher der Vergebung des Shiva allein die Macht haben werde, ihm dieselbe zu ertheilen, und dieser werde ihn dann vorher durch eine Salbung mit Butter, füßer und geronnener Milch, mit Urin und Kuhmist einsegnen. Fürs andre aber, so sollte der Guru verbunden seyn, der Jugend eine Cäremonie beyzubringen, welche siel ihr ganzes Leben hindurch täglich drey Mahl verrichten müsse. Demzufolge nähmlich sollten sie den Lingam in die linke Hand nehmen, mit der rechten Waller darüber gießen, ihn mit dem Tiruniro, einer Masse aus Erde und Kuhmist, salben, mit Blumen schmücken a. f. w."

Ich könnte noch viele Zeugnisse solcher Schriftsteller vorbringen, die fich lange in Indien aufhielten, zum Beweise, dass die Verehrung des Lingam weit und breit in Indien und Tibet bekannt gewesen; indessen reichen die schon beygebrachten Zeugnisse dazu hin. Auch ergiebt sich aus ihnen. dass der tibetanische Mani nicht der Kezzeranführer Manes, sondern der Lingam sey, und dass die tibetanischen Anhänger der Lingamverehrung, wirkliche Shivaniten, dass heisst, Verehrer des mit dem Nahmen Shiva, Mahadèva, Shvara oder Rudra fälschlich aber Sciaca benannten Gottes, des dritten in der Indischen Dreyeinigkeit, sind. Ueberhaupt aber treffen diese Leute so genau mit den Indiern in allem überein, dass sich, wie ich in meiner Sprachlehre über den Samscrid weitläuftiger gezeigt habe, gar nicht mehr daran zweifeln lässt. dass ihre Religion die brahmanische sey. Was die Peguaner, Siamer und Japoneser betrift, so darf man nur beym Pivati \*) die zu den angeführten Stellen gehörigen Kupfertafeln ansehen, um es mit eignen Augen gewahr zu werden, dass einige Götzen dieser Völkerschaften bald dem Lotus allein, bald diesen oder das weibliche Empfängnisglied, mit in demselben befindlichen Lingam, oder das Joni oder jenes Glied allein, oder den Lingam allein in ihren Händen halten, und ihn aufmerksam betrachten. Auch hieraus ergiebt fich's augenscheinlich, dass die schändliche brahmanische Lingamverehrung gleichfalls in jene Gegenden übergetragen sey, und in ihnen Fuss gefasst habe \*\*). Dass diese neue und unerhörte Behauptung in Bezug auf die Indier und Tibetaner, keinem Zweifel weis ter unterworfen sey, beweisst auch das handschriftliche Werk

<sup>\*)</sup> Am oben angef. Orte.

<sup>\*\*)</sup> Man vergleiche über diesen Gegenstand auch die Asiatik researches, im Some account of the sculptures and Ruins at Mavalipuram, a Place of a seu Miles North of Sadras. p. 145. u. f.

Werk des Pater Constantin ab Asculo, Missionars zu Nepal \*), bey welchem sich mehrere Indische, wie auch einige Tibetanische Gottheiten, in Farben abgebildet besinden, und in der vierten Figur auch das Dreyeck Joni oder der weibliche Empfängnisstheil der Göttin Bhavani. Bey dieser Figur macht der Verfasser folgende Anmerkung: "Es ließe fich eine weitläuftige, fabelhafte Beschreibung dieser Gestalt geben, aber die Anständigkeit verträgt sich nicht mit der Darstellung eines dieselbe so beleidigenden Theils der großen Göttin Bhavani. Im Reiche Nepel fieht man an der Landstrasse in Menge dergleichen Bildnisse. Im Walde von Devapalan, nicht fern von Catmandu befindet sich ein solches Bildniss von Bronze u. s. w." befindet fich im Museum des Cardinals Borgia zu Velitri, eine filberne tibetanische Münze, welche deutlich diesen körperlichen Theil der Göttin Bhavani darstellt.

Dies Joni oder Dreyeck der Göttin Bhavani, stellt in der Indischen und tibetanischen Philosophie ohne Zweifel die Natur der Dinge vor, deren Symbol der Lotus ist, und aus welcher, nach der Meinung der Inder, mit Hülfe der Wärme und Feuchtigkeit, alles soll erzeugt werden. Ob aber dieses Symbol von allen richtig verstanden werde, und ob es nicht irgend ein, der zärtern Jugend wenigstens, schädliches Sittenverderbniss mit sich führe, steht dahin.

Der Grund, warum diese Indischen Götzen so oft mit dem Lingam und Joni, oder mit dem Lotus und der Nymphäa in den Händen, und jene Werkzeuge der Erzeugung so sorgfältig betrachtend abgebildet werden, ergiebt sich mit aus dem, was Plutarch\*\*) sagt. Die alten Weltweisen nähmlich hielten den Himmel gleichsam für den Vater, die Erde aber für die Mutter, und behaupteten, dass durch's Feuer und durch's Wasser, durch Wärme und Feuch-

<sup>\*)</sup> In der Bibliothek der Congregatio de propaganda fide.

<sup>\*\*)</sup> Im ersten seiner Bücher de placitis philosophorum.

tigkeit, und durch Einwirkung und Einfluss der Sonne des Mondes, der Planeten und der übrigen Gestirne auf die Erde und sublunarische Welt, alles hervorgebracht werde. Daher bildeten sie die Erde durch ein Joni oder weibliches Geburtsglied ab, oder durch die Lotusblüthe, als erstes Erzeugniss der Sonne und des Wassers; die Würkung der Sonne und der Planeten aber, bilden sie symbolisch durch den Lingam ab, weil jene Gestirne gleichsam den Samen ausstreuen, die Erde aber denselben in sich aufnimmt, aus der er durch Würkung der Wärme und Feuchtigkeit emporsprosst, und hervorgebracht wird. Hierin nun liegt der Grund, warum die Indier die Einführung des Lingam dem Gotte Shiva zuschreiben, und ihm zu Ehren denselben Man darf fich demnach auch am Halfe oder Arme tragen. nicht wundern, dass die heidnischen Alten, ja die Israeliten selbst, die Sonne unter dem Bilde eines Priap, eines Stiers, der Sonne selbst oder dem Mitra anbeteten und vor-Daher find denn auch alle jene Abbildungen Indischer sowohl, als Tibetanischer, Peguanischer und Siamischer Gottheiten, die ich vorher aus Pivati's, Georgi's und Anderer Werken anführte, mögen lie nun den Gott Shiva, die Sonne, das Feuer, oder den Gott Budha, d.i. den Planeten Merkur bezeichnen, mit Sicherheit auf die Philosophie der alten Brahmanen zurück zu führen \*).

<sup>\*)</sup> S. in meiner Sprachlehre über den Samscrit die Anmerkungen zu dem Fragmente des Buchs Bhàgavadam. Der mystischen Kraft des Triangels und der Zahlen in demselhen, gedenkt Macrobius im Somnio Scipionis Lib I. cap. 6 bey dem sich auch der Stier besindet, als Symbol der Erde, auf welchem der Gott Shiva, oder die Sonne, oder das Feuer reutet. Eben er handelt weitläustig auch im ersten Buch seiner Saturnalien Cap. 19. von dem Bildniss des Merkur oder Budha und von der Sonne. S. auch das angesührte Somn. Scip. Lib I. c. 2. den Plutarch de Iside et Osiride, und den Lactant. de origine errorisset. 21.

# SUEHNUNGEN, ABWASCHUNGEN, GEBETE UND WALLFAHRTEN.

Die Brahmanen nehmen drey Gattungen der Sünden an. Diese sind: Páva sámanjam, gemeine, oder kleine Sünden; Páva madhjamam, Sünden mittelmäsiger Bosheit, und Páva ulkrsham, sehr große und schwere Sünden. Auf ähnliche Art theilen sie auch die Tugenden ein.

Unter den Sünden find einige, die schon in dieser Welt können verziehen werden: mit andern hingegen hat es nicht diese Bewandniss. Iene können durch Fasten, Gebete, Almosen, Waschungen des Körpers und Wallfahrten abgebüst werden. Diese Wallfahrten werden angestellt zu den Flüssen Indus, Ganges, Cavèri, zu den berühmten Tempeln Kashi, Ramishvaram, Ramanathampuram, Iloura, zum Nepalensischen See Cangipuram, zur Insel Salsette, zu den Bergen Narasinha, zu den Gebirgen in Tibet, und selbst zum Tempel des großen Lhama, doch nicht, wie von Paw meint, darum weil die Inder ihre Religion von ihm erhalten haben, sondern weil die tibetanische Religion eine und ebendieselbe ist mit der Indischen, und aus dieser hervorgieng. Sind die Inder

G 0"\*

an die vorher erwähnten Flüsse und Tempel \*) gelangt, so baden sie ihren Körper, bezeichnen ihre Stirne mit den, Bhasmam, Tirunamam oder Kuri genannten, heiligen Zeichen, wersen sich vor den Götzenbildern nieder, bringen ihnen Geschenke dar, bekennen ihre Sünden, opfern, und nehmen geweihetes Wasser oder geweihete Erde von dort aus mit sich nach Hause. Der König Rama Varmer von Travancor, begab sich im Jahre 1786 von dreissigtausend Soldaten begleitet, zum Tempel Ramish varam des Gottes Rama oder Vishnu, und opferte daselbst. Dieser Tempel liegt an der Brücke Rama oder des Adam, welche man auf den Carten von Renell und Wilhelm de l'Isle bezeichnet sindet.

Leichtere Vergehungen werden auch auf folgende Art getilgt. Man begiebt sich zu einem Opferpriester, und nachdem man sich mit dem Körper vor ihm niedergebeugt hat, welche Bewegung Shastangam oder Padagrehenam heist, beichtet man ihm sein Vergehen. Der Priester besprengt darauf den Reuigen mit dem Reinigungswasser oder Tirtam, sagt ein kurzes Gebet oder Mandram über ihn her, und ermahnt ihn, sich zu baden. Der auf diese Art lossgesprochne geht, wenn er vorher dem Priester ein Geschenk entrichtet hat, nach Hause, und badet sich alsdenn zu verschiednen Mahlen in einem Fluss oder Teiche.

Fast eben diese Cäremonie sindet auch bey unbelebten Dingen statt: denn fällt z. B. ein Hund in einen öffentlichen Brunnen, und verunreinigt ihn, oder geht jemand aus der verworfensten, Pulleas und Pareas genannten Caste, zufällig, oder aus Unwissenheit in die Tempel, oder die heiligen Hallen, und besleckt sie; berührt er einen öf-

<sup>\*)</sup> Von diesen Flüssen und Tempeln S. den Sonnerat, Thevenot, Anguetil du Perron, Freyer, Chambers, Niebuhr, und die Berichte der vorhinangeführten Missionäre.

fentlichen oder einer andern Caste zugehörigen Brunnen, ein brahmanisches oder sonstiges Haus, und verunreinigt er durch sein Antasten eine angesehenere Person: so werden alle diese Gegenstände auf die vorhingenannte Weise gereinigt und eingeweiht. Ein Brunnen aber, ein Hauss, oder ein Tempel, der verunreinigt ist, wird mit dem Reinigungswasser ausgewaschen, und mit Gebeten eingeweiht; auch wird er innerhalb mit Kuhunrath bestrichen, und das Homam oder Feueropfer verrichtet.

Wird irgend einer Gottheit ein neuer Tempel geweiht, so weicht auch dabey die Cäremonie von der vorherbeschriebenen wenig ab, nur dass alsdenn eine Menge Weihrauch, und mannichfaches kostbares Holz verbrannt, und viel Weihwasser versprengt wird. Auch wird ein solcher Festtag, durch unermessliche Scharen des Volks und der Tonkunstler, so wie durch Reigen der, Devadasi genannten, Tänzerinnen besonders gefeyert. Diese Dèvadasi find Sclavinen des Götzen, oder ihm geweihete Frauenzimmer, und verschieden von den Balhaderen oder Tänzerinnen, die mit ihrem Samscridnahmen Nartagul heis-Diese sind liederliche Frauenzimmer, denen europäische Reisende und Kausleute opfern, und mit denen sie ihr Vermögen durchbringen. Jene erstgenannten Frauenzimmer-hingegen find, welchen Unterscied Sonnerat und andre nicht bemerkt haben, unmittelbar dem Tempeldienste geweiht. Sie zinden die Lampen an, kehren die Unreinigkeiten aus, haben neben den Tempeln ihre Wohnungen, und geben sich nie mit Europäern ab, die sie verachten. Die Anstellung dieser Frauenzimmer schreibt sich aus sehr alten Zeiten her: denn schon im Buche Iudhishtiravigeam heisst es von ihrer Weihung folgendergestallt: Prana samanan iha tam bhradren devi prabudhjamàna nihadàn abhavel udàsi namana gandharva bhajèna data dafi namana. d. i. Als die Göttin (die Gemahlin eines Königs) jene verstorbnen, einem Hauche ähnlichen Brüder erblickte, betete sie aus Furcht für den Musikkundigen Gottheiten, (d. i. vor den Gespenstern, welche die Lebendigen wie die Verstorbnen anfeinden,) zu dem Gotte Vishnu, und brachte ihm, (damit jene nicht die verstorbnen Brüder versolgen möchten) ihr Mädchen dar, weihete sie ihm, und widmete sie dem Dienste in seinem Tempel.

In dem eben genannten Buche heißt es auch, daß jene bösartigen Gottheiten sich am Bluttrinken erfreuen, eiukoba rudhiram samprasshja anandi. Daher psiegt denn auch diesen Untergottheiten, und wo nicht ihnen, so doch der Göttin Kali oder Bbadracali, von der man glaubt, daß sie die Blattern in Indien eingeführt habe, und das Volk züchtige, ein Sühnopfer, oder Rukam dargebracht zu werden, bey welchem irgend eine Mannsperson an zwey durch die Nieren geschlagenen Hacken in die Höhe gezogen, und in einem prächtigen Aufzuge um ihren Tempel getragen wird. Das herabträuselnde, und aus den Wunden jenes Menschen hervorsließende Blut, wird mit dem Blute eines Hahnes vermischt, und vor dem Altare dieser Göttin, oder auf dem heiligen Heerde, nebst den vorher erwähnten heiligen Hölzern, eingeweiht und verbrannt.

Hieraus läst sich nun ziemlich sicher folgern, dass vor Alters dieser Göttin menschliche Opfer zur Söhnung der Sünden des Volks müssen dargebracht seyn; dass die Göttin Bhagavadi und Gängadevi, welche sonst auch Dourga heist, eine und dieselbe, und untheilbar sey; und endlich, dass in den brahmanischen Schriften noch izt die Spuren des alten Gottesdienstes auf's sicherste müssen zu sinden seyn, und dass die gegenwärtige Götterverehrung von der alten nicht so sehr verschieden seyn könne, als Georgi, de Paw, und Sonnerat, durch welche Gründe dazu bewogen weis ich nicht, es gemeint haben\*). Wenn

<sup>\*)</sup> STRABO in Geograph Lib. 15. PLUTARCH in vita Alexandri Magni Palladius de geutibus Indiae. Amerosius de moribus Brahmanorum. Cicero in Tuscul. Quaestt. Lib. 5. Plin. in Hist. nat. Lib. 7. cap. 2. Arrianus de expedit. Alexandri, und Porfhyrius de abstinentia Lib. 4.

jener an Hacken in die Höhe gezogner Mann heut zu Tage nicht würklich mehr geopfert wird, so ist dieses nicht dem Seelenwanderungssysteme, welches sehr alt ist, und bey den Brahmanen von je her Statt hatte, obgleich die genannten Männer seine Einführung in spätere Zeiten sezzen, sondern dem Gottesdienste des Volkes, den Fortschritten der Philosophie, der Einführung und Strenge der nacher gegebnen Gesezze, den Besehlen der Könige, und der Zeit, die alles mildert, zuzuschreiben.

Für große und für die schweresten Verbrechen gelten bey den Brahmanen folgende. Giadinin dá oder die Verlaffung seiner Caste und der Gesezze derselben. Parastridhana hara pávam, die Verlassung seiner Frau und der Beyschlaf bey einer andern. Mádruhádagam, der Muttermord. Pidruhadagam, oder Sidruhadi, der Vatermord; die Ermordung eines Brahmanen; Iògui urndaharam, die Zertrümmerung oder Niederreissung derjenigen Häuser und Wohnungen, in welchen sich die samaneischen Philosophen und Büssenden aufhalten; Suvarna stey dushtam, die Verfälschung des Goldes und der Münze; endlich noch Loganinda, oder die Graufamkeit, der Despotismus, die schreckliche Bedrückung, und tyrannische Behandlung des Volks, eigentlich die Niederreissung des Volks, welche Bedeutung nämlich in dem Worte Ninda oder Ninna liegt.

Ausser diesen giebt es noch fünfandre Sünden, welche die Brahmanen Maha pavam, oder Maha padagam, d. i. große Sünden nennen. Es sind folgende: Das Tödten einer Kuh, die Ermordung eines Brahmanen, das

Alle diese Zeugnisse hat, ausser Palladius und Ambrosius auch ein Ungenannter gesammlet, in einer von Eduard Bissaus der Königlichen Bibliothek zu London daselbse herausgegebnen Schrift über die Brahmanen.

Wein- oder Arak- Trinken, Diebstahl und Ehebruch \*). Mehr hierüber, was unsre europäischen Reisenden aber nicht wissen, oder doch in ihren Nachrichten nicht bemerkt haben \*\*), findet sich in den handschriftlichen Berichten, des Haxleden. Ildephoes und andrer Missonäre.

Weiter gehört auch zu der Zahl schwerer Sünden der Wucher und die Entreisung fremden Eigenthums, die Zerstörung königlicher, zum Dienste der Götter aufgeführter Gebäude, die Niederreisung der zum Empfange und zur Aufnahme reisender Personen angelegten Häuser und Herbergen (madam, ambalam), die Ableitung öffentlicher Teiche und Quellen, in denen sich das Volk zu waschen pflegt, die Versolgung und Anseindung derer, welche sich einer beschaulichen Lebensart gewidmet haben, die Schmähung, mit welcher ein Schüler seinen Lehrer belegt, und Vorenthaltung des Lohnes. der mit einem Arbeiter verabredet ist.

In der Unterlagung dieser Vergehungen bestehen die alten und heiligen Gesetzte der Brahmanen, auf deren Befolgung diese auch so hartnäckig halten, dass, als der König von Travancor im Iahre 1760, im lezten auf der malabarischen Küste gesührten Kriege, gewisse öffentliche und zum Gottesdienste gehörige Häuser hatte niederreissen lassen, die Brahmanen, nach Beendigung des Kriegs und erneuerten Frieden, den König von diesem Verbrechen nicht anders bestreyen, und ihm dasselbe erlassen wollten, als wenn er sich

<sup>\*)</sup> Die zwote und fünste dieser Sünden nannte der Vers. schon vorhin, wie er sich denn hier mehrmahls zu wiederholen scheint, wenn es nicht Angabe verschiedener Brahmanischen Systeme bey einem einzigen Gegenstand ist. Ann. des Bearb.

<sup>\*\*)</sup> Der gute Pater a S. Bartholome o irrt sich gewiss, wenn er in der gleichsolgenden von mir weggelassenen Stelle, die Ur-

fich dazu verstehen würde, nach Darbringung vieler Opfer. durch eine goldne Kuh zu kriechen, und so sein Vergehen zu büßen. Wirklich that dies der König, und noch gegenwärtig steht jene goldne Kuh, als ein auffallendes Denkmahl dieser königlichen Sühnung, auf dem Schlosse Patmanaboram, in der Schatzkammer, wo es der Architekt Donaud oft wollte gesehen haben, wie er es mir wenigstens damahls versicherte, als ich meiner Missionsgeschäfte wegen verschiedentlich ins Schloss und zum Könige gieng, und in einem Hause und Garten mit ihm wohnte. Anguntil du Perron und Niebuhr\*) reden von diesem Durchkriechen des Königs durch eine goldne Kuh, doch irren beyde darin, dass sie glauben, der König habe fich darum zu dieser Handlung bestimmt, um sich ein hohes Ansehn zu verschaffen. Dessen bedurfte er nicht, denn, wie ich schon an einem andern Orte gezeigt habe, so stammen die Könige von Travancor aus einer der edelsten Fürstenfamilien, der Familie Ragiacallamangalam ab.

Nach dem bisher erwähnten wundre ich mich gar nicht, wenn einige Schriftsteller \*\*), mancher harter, erhabner und philosophischer Antworten Erwähnung thun, welche die alten Brahmanen Alexandern dem Großen auf seine Nachforschungen sollen zum Bescheide gegeben haben: vielmehr wird jeder, der mit den itzigen Brahmanen wirklich umgegangen ist, es eingestehen, das diese Aussprüchenoch ganz das Gepräge der Verfassung und Hochherzigkeit der heutigen Brahmanen an sich tragen, welches

Ursache dieser Uebergehung, in einer Verschiedenheit der Denkart unsrer und der Brahmanischen Weltweisen über diesen und ähnliche Gegenstände hält, denn wehe! den erstern, wenn ihre Meynungen durch die Hypothesen der leztern könnten erschüttert, vder gar widerlegt werden. A. d. Bearb.

<sup>\*)</sup> Jener im Zendavesta Tom. I. discour. praelim. p. 150. sq. dieser in seiner Reisebeschreib. Th. 2.

<sup>\*\*)</sup> Wie z. B. Palladius a. a. O. p. 26. Plutarch im Leben Alexanders des Großen. Arrian im 7ten Buch.

ein günstiges Vorurtheil gleichfalls für die anderweitigen Nachrichten jener Schriftsteller zu erwecken im Stande ist.

Es herrscht dem zufolge bey den Brahmanen, in Bezug auf ihre Einrichtungen und ihre Philosophie eine solche Strenge, dass weder sie selbst so leicht von denselben abweichen, noch ihren Königen eine Ausnahme von den gesetzlichen Sühnungen zugestehen. Auch diese sind verbunden zu opfern, sich an bestimmten Stunden zu waschen, an festgesetzten Tagen zu fasten, und neben den Obliegenheiten ihrer königlichen Würde, auch religiöse Geschäfte zu versehen.

Die Sühnfasten, welche von den Indischen Weltweisen, Königen, und dem Volke selbst begangen werden, sind: erstens, die Masubavasam, oder monatlichen Fasten, welche von den meisten freywillig gehalten werden, um sich zu entsündigen. Dabey enthalten sie sich aller geniesbaren Dinge, ausser dem Reiss, den Kräutern, Gemüßen, Früchten und Wurzeln welche sie allein, mit etwas Butter oder Oelenbermacht, beym Untergange der Sonne geniesen. Den ganzen Tag bringen sie zu mit der Lektüre frommer Bücher, mit Opfern, Abwaschung des Körpers, und Abbethung ihres, Rudraksham genannten, Rosenkranzes.

Die zweyten, allen Volksklassen gemeinen Fasten, sind die Egashi, einmal am eilsten Tage nach dem Vollmonde, und das andre Mal an eben diesem Tage nach dem Neumonde. Beyde Male enthalten sie sich bis zum Untergange der Sonne aller Nahrung; und besonders fromme Leute käuen nicht einmal Betel, obgleich dies dort sonst so gewöhnlich ist, wie bey uns der Gebrauch des Tabaks, woraus denn auch wohl die beym Ambrosius\*) ausbehaltene irrige Sage mag entstanden seyn, dass die Inder nach Art der Thiere Blätter ässen.

<sup>\*)</sup> In feinem Buche De moribus Brahmanorum.

Die dritten berühmten, aber eigentlich brahmanischen, Fasten, treten im Monate December ein, und dauern diesen ganzen Monat hindurch, zum Andenken desjenigen Sieges, welchen die fünf Brüder Pandava, gegen hundert andre verschwächerte Brüder davon trugen, und den jenes berühmte Gedicht Indhishtiravigeam verherrlicht, welches die Inder so besonders hochschätzen, und das nicht nur in einem glänzenden, leichten und correkten Styl abgefast, sondern auch reich an treslichen Bildern und Ausdrücken ist \*).

Die brahmanischen Fasten werden also im Monate December gehalten, zu Ehren des in einen Sterblichen umgewandelten Gottes Krshna oder Vishnu, welcher für die Pandanaven socht, und ihre Feinde besiegte \*\*). Demnach pslegen die Brahmanen in diesem Monate, vor dem Morgenroth aufzustehen, sich vor dem Aufgange der Sonne zu baden, ihrem Gotte Vishnu Reis, Blumen, Wacholderbeeren, Zucker und Früchte darzubringen, zu opfern, von dem dargebrachten zu zehren, und auf die besagte Art, der Gewohnheit gemäß, den Tag heilig zu begehen.

Die Shivaniten oder Verehrer des Lingam, sonst auch Pandáragiádi genannt, eine von der brahmanischen verschiedne und niedrigere Sekte, fasten täglich im Monate November, und essen oder trinken nichts, bis sie

<sup>\*)</sup> Mallet Dupankündigte im Märzstücke seiner Genever ephemeridischen Blätter vom J. 1786. eine Uebersetzung dieses Gedichts vom Engländer Wilkins an, die ich aber bis itzt noch nicht zu Gesichte bekommen habe, und von der ich mir nach andern Proben desselben Versassers in den Asiatick researches auch nicht viel verspreche.

<sup>\*\*)</sup> Von dem Geschlecht Pandea oder Pandava in Indien S. Arriani Historia indica p. 321. der Gronovischen Ausgabe, Plinie Hist. nat. 6. cap. 20. 23. Ptolemaei Alex. Geograph. nach der alten Venezian. Ausgabe Lib. 7. tab. 10.

am Abend die Gestirne gewahr werden, oder wenigstens die Stunde ihrer Erscheinung da ist.

Die Samanen halten gewöhnlich die strengsten Fasten, denn ihnen gilt es eben sowohl wie den Brahmanen für Sünde, Wein zu trinken, oder auch nur ihn zu kosten, Fleisch anzurühren, ein Thier zu tödten, ja auch nur einige Kräuter abzuschneiden.

Selbst die Frauenzimmer haben ihre eigenthümlichen Fasten. Sie begehen nähmlich am sieben und zwanzigsten Tage des Januars die Fasten Tiruvädiram zu Ehren des Gottes Kämadeva oder Cupido, dem sie dadurch ihre theilnehmende Trauer an den Tag legen. Shiva nähmlich soll mit seinem mitten in der Stirne besindlichen rächenden Auge, den Gott Käma wegen der gar zu großen Vertraulichkeit, in welcher er mit seiner Gemahlin lebte, in Flammen gesetzt und getödtet, nachher aber auf Bitten eben dieser seiner Gemahlin, wieder erweckt haben.

herrscht, zur Milderung der Ausdünktung sowohl, als zur Stärkung des Körpers, welche durch's Salben mit Oel vollendet wird, höchst nothwendig, und sehr schiklich daher als Religionsgebrauch, und zur Sündentilgung verordnet. Auch bey den Römern und Aegyptern war es üblich \*), und so ergiebt sich's, dass fast überall und immer, dem Wasser sogar eine, die Seele reinigende Kraft ist zugeschrieben worden. Daher man denn auch in Indien, nach dem Aberglauben und dem Wahne der Heiden, am häusigen baden und waschen einen niedrigen von einem vornehmen schmuzigen von einem reinlichen, und einen heiligen von einem unheiligen, Menschen zu unterscheiden und darnach seinen Umgang mit einem andern zu bestimmen pslegt.

<sup>\*)</sup> S. Iunenal Sat. 6. (Hierher gehört auch die Stelle bey Horaz Sermon. 2. 3. v. 288 – 294. Anmerk. des Bearb.)

Wenn sich die Brahmanen und andre Heiden in einen Teich oder Fluss begeben, so sprützen sie das mit der slachen rechten Hand aufgefalste Waller dreymahl in drey Himmelsgegenden, indem sie nach der Sonne hinblicken. Dies dreymahlige Umhersprützen, geschieht entweder der Sonne zu Ehren, oder wie andre behaupten, zu Ehren der Götter Brahma, Vishnu und Shiva. Auf gleiche Weise lassen sie von ihrer slachen rechten Hand dreymahl Wasser in den Mund herabträufeln, doch so, dass sie dabey den Mund nicht mit der Hand berühren. Nachdem fie fich den Mund abgewaschen haben, baden sie hierauf ihren Körper, und beten mittlerweile die im Wörterbuche Amarafinha angegebenen Nahmen des Gottes Shiva oder Vishnu her, je nachdem sie mehr oder minder, diesem oder jenem Gotte günstig und ergeben sind. Dies nennen sie Gebam, oder die Gebetshersagung, welche immer mit der Formel Narájana namà, oder Shiva Shivaja namà, d. h. hochgepriesen sey Narajena oder Vishnu, hochgepriesen sey der Gott Shiva, anfängt.

Beym Gebete blicken sie gegen Morgen oder Mitternacht, niemahls aber gegen Mittag oder Abend; denn den Morgen verehren sie wegen des Aufgangs der Sonne, und die mitternächliche Gegend, weil sie behaupten, dass in ihr die heiligen und geheimnissvollen Oerter liegen, welche sie in Ehrfurcht zu halten verbunden sind. Dort nähmlich besinden sieh ihrer Angabe nach, die heiligen Gebürge, auf welchen die Göttin Párvadi gebohren ward, der Berg Mahameru\*), die Geheimnisse der Lingamverehrung, das Vaterland des Gottes Rama, und die heilige Wohnung des Gottes Shiva \*\*). Den Berg Mahameru

<sup>\*)</sup> Weiter unten soll eine genaue Beschreibung dieses Berges folgen. Vergl. auch Bayeri hist. regni Graecor. Buctriani. p. 4. 9. 10.

<sup>\*\*)</sup> Ueber diese Berge und Oerter vergl. auch Asiatick researches. p. 282. 283. a translation of a Sanscrit inscription und p. 134. an infeription on a Pillar near Buddal.

setzen sie ohngefähr unter den dreyssigsten Grad der nördlichen Breite, die Stadt aber und das Königreich Ajodja, wo zuerst Vishnu nach seiner Umwandlung in den Rama erschien, unter den sechs und dreyssigsten Grad der Breite. Kasi ligt im Königreiche Bengalen. Die Stadt Madura. aus welcher Vishnu herkam, als er sich in den Krshna vermenschlicht hatte, soll nicht ferne von Agra liegen. Cangipuram, das im Königreiche Carnata liegt, ferner lagarnat und andre Oerter, wurden von den Göttern Vishnu und Shiva geheiligt, fo dass die an ihnen gelegene Teiche und Gewäller, an und für sich eine entfündigende Kraft haben follen. Dieser Aberglaube geht bey den Indern sehr weit. Ganz vorzüglich glükselig wird derjenige gepriesen, welcher bey seinem Sterben, fast beym letzten Athemzuge an den Ganges getragen wird, und dort seine Seele einem Fische, seinen Körper aber einem Crocodil preiss giebt. Das Wasser dieses Strom's wird überhaupt für so Kraftvoll und heilig gehalten, dass es durch Leute, welche Iogui gaur genannt werden, bis auf die malabarische Küste verführt wird, und Könige und Fürsten es sich angelegen seyn lassen, sich in demselben zu entfündigen.

Alle diese Dinge nun, empsohlen durch die ältesten Schriften dieser Nation, bewahrheitet durch die Nachrichten europäischer Reisender, und bestättigt durch die alte, nieunterbrochne, und diesem Lande ausschliessend eigenthümliche Götterverehrung, sollten es wohl endlich einmahl bis zur Ueberzeugung darthun, dass die Entstehung des indischen Götzendienstes local, nicht aber in Aegypten, Scythien, oder Sibirien \*), noch ganz unter den Hebräern zu suchen sey, wie unsre europäischen Schriftsteller geglaubt haben, sondern dass die dortige Geschichte, und Götterleh-

<sup>\*)</sup> Dies ist die Meinung de Paw's und Bailly's. S. des letztern Histoire de l'astronomie ancienne depuis son origine jusqu'à l'etablissement de l'ecole d'Alexandrie. a Par. 1781. p. 95. sq. Bailly's Meynung in Bezug auf die indische Chronologie, habe ich am Ende meiner Grammatica Samscrdamica. Romae. 1790. widerlegt.

re, die Mysterien und Dogmen, in Indien ihr Entstehen gefunden, daselbst gleichsam aus ihrer Wiege hervorgegangen, und dass fast die ganze Religion dieses Landes, an die Tempel, Gegenden und Ströme Indiens unzertrennlich gebunden sey.

Epiphanius hielt die Brahmanen für Nachkommen Abrahams von der Ketura, und Stephan Fourmont ftimmte ihm hey; auch Poftell \*) hegte eine ähnliche Meynung darüber. Sollte diese Vermuthung nun auch nicht bewiesen werden können, so will ich doch im Verfolg diejenigen Hauptstücke der brahmanischen Lehre bemerkbar machen, von welchen es sich noch allenfalls wahrscheinlich machen ließe, dass sie dieselben von den Patriarchen könnten erhalten haben. Dabey werde ich indessen keineswegs dasjenige übergehen, was local, würklich indisch, und in diesem Lande erfunden zu seyn scheint, wohin ich die Verehrung des Indus und Ganges, der Kuh, der Sonne und des Mondes rechne, ferner die Seelenwanderung, den Lingamdienst, die Wallfahrten nach den vorzüglichsten Tempeln Indiens, die Eintheilung in Casten, die Verehrung der Nationalgottheiten, und endlich die Geschichten und Erzählungen, welche in Indien ihren Ursprung gefunden haben.

<sup>\*)</sup> In commentario ad Tezerah.

## GNANAMADJAM

oder die Initiirung zum Leben der Weisen.

Im Wörterbuche Amarasinha, wie in andern Schriften der Brahmanen\*). werden vier brahmanische Institute aufgezahlt, welche man indessen nicht für eben so viele Sekten halten darf, denn in Sekten trennen sie sich nur in Bezug auf theologische und philosophische Meynungen; diese Institute hingegen umfassen die ganze Caste der Brahmanen, alle ihre Sekten und jede einzelne Familie. Die Nahmen dieser Institute sind: Brahmanciári, Grähasta, Vanaprasta, Bhikshu. Weiter unten soll von diesen Instituten selbst gehandelt werden, für izt aber von der Einweihung zum Priesterthume und zu den Mysterien!

Vor

<sup>\*)</sup> Amarasinha im Abschn. Brahmavarggam. Auch im Buche Sambhavam wird an verschiedenen Stellen dieser vier Institute gedacht. Hierher gehören auch Norbert und die Berichte andrer Missionäre.

ge sie im ersten Institute sind, müssen sie vom Almosen leben. Sie müssen auf Matten, oder auf blosser Erde schlafen, dürsen nicht Betel käuen, oder sich nach Art andrer Indier, zur Erhaltung ihrer Gesundheit, nach dem Bade mit Oel einsalben. Es ist ihnen untersagt, sich den Bart zu scheeren, oder mit Frauenzimmern in vertraulichen Umgang einzulassen. Ja endlich müssen sie sich auch täglich in einem Teiche oder Fluss baden, und ihre Schamtheile zu Ehren des Lingam, unter vielen Gebeten und Cäremonien besonders abwaschen. Diese Vorschriften alle gelten für das erste Institut.

Das zweyte Institut und alle Brahmanen überhaupt aber find verpflichtet, fich frühe Morgens zu baden; ihrem Gotte täglich ein Opfer zu bringen, das aus Blumen besteht, Arkjam heist, und mit Gebeten verbunden ist; sich den göttlichen Nahmen mit dem Tiruniru oder Bhasmam auf die Stirne, die Brust und die Arme zu zeichnen; ihrem Götzen Weihrauch anzuzünden, Reis zu opfern, und etwas davon, nach Art eines Almosens, den Raben hinzustreuen. Sie müssen sich ferner, zufolge eines strengen Gesetzes, und bey Strafe der Verstossung aus ihrer Caste und dem Institute, vom Genusse des Weins und jedes andern berauschenden Getränkes enthalten, nicht minder auch des Knoblauchs, der Rüben, Zwiebeln, Eyer, Fische, des Fleisches und alles dessen, was für belebt gilt, oder Leben hat. Am Abend endlich müssen sie die Gebete, das Baden und das Opfer Sandjakarmam wiederholen. Diese allgemeinen Regeln und Einweihungsvorschriften, hindern heineswegs die Grahasten, sich mit ihren Gattinnen und Kindern zu beschäftigen, ihrem etwanigen Handel nachzugehen, ihre Gärten oder Aecker zu bestellen, und überhaupt ihre Geschäfte zu verrichten. Von denen aber, die zu Begehung der feyerlichen Opfer der Sonne und des Mondes, zu den Mysterien, zum höhern Priesterthume, zur Erlernung der Religionsgeheimnisse, und zu nachmahligen Lehrern derselben bestimmt sind und befördert werden sollen, gilt folgendes. Sie müssen nähmlich aus den

angesehensten Familien gewählt werden, dürfen nie heurathen, müssen keinen körperlichen Fehl haben, weder blind noch hinkend feyn, ohne Mangel eines Gliedes, ohne Mahle, dürfen in keinem ungewissen Rufe stehen, blödsinnig seyn u. s. w. Vergehen sich diese Leute in den Jahren ihrer Vorbereitung, so wird ihnen der Haarschopf oder Cudumi abgeschnitten, sie selbst aber werden ihres Standes entsetzt, und vertrieben. Sie werden ferner zwölf Jahre hindurch in dem Tempel ihrer brahmanischen Academie, deren es eine z. B. in Triciur giebt, unterwiesen, und dürfen nicht über den Bezirk ihrer Mauern hinaustreten. Sie müssen mit einem Eide die Geheimhaltung der theologischen und mystischen Bedeutung ihrer Mysterien und Gebräuche angeloben \*). Fünf Jahre lang find he verpflichtet, ein pythagoreisches Stillschweigen (Mauham) zu beobachten \*\*), und bey der Feyer ihrer Mysterien bedienen sie sich statt der Worte bloss gewisser Zeichen mit den Händen, an welchen allein die Eingeweiheten im Stande sind zu erkennen, was verrichtet werden foll. Gewille Gebete oder Weihungsformeln, werden mit gedampfter Stimme hergefagt: daher Mandram, oder die heiligen und verborgenen Gebete, und mandrikunen, oder heimlich und verborgen reden, beten.

Was weiter diese Leute betrift, so müssen sie eben eine solche Lebensart führen, und eben dieselben Vorschriften befolgen, wie die Bramaciári: nur werden sie von den

<sup>\*)</sup> Von Paw glaubt, dass es unter den alten Weltweisen keine Geheimnisse oder Mysterien gegeben habe. Dem aber widerspricht das, was Clemens von Alexandrien aus eigner Erfahrung darüber sagt, Stromat. 5. s. 245 und genau mit den Brahmanischen Religionsgrundsätzen übereinstimmt. Unter den Brahmanen giebt es zweyerley Arten von Abtrünnigen, solche nähmlich, welche ihre Caste, und solche, welche ihr Gesetz und ihre Philosophie verlassen. Jene heisen Giadibrshta, diese Vedabrhsta.

<sup>\*\*)</sup> Auch Pythagoras Schüler mußten sich fünf Jahre lang stillschweigend verhalten. S. CLEM. ALEX. Strom. Lib. 5. s. 248.

Vor allen Dingen muss man wissen; dass nicht alle Brahmanen Priester in ihren Amtsverrichtungen, Gesetzlehrer, oder Opferer find, obwohl sie alle in einer priesterlichen Caste begriffen sind, und dieselbe ausmachen. ihrem Brahmanenthume, oder ihrer Caste, so wie zu den Rechten und der Würde derselben, auf die sie alle gleiche Ansprüche haben, werden sie durch ihren Schultergürtel (Punul oder Jagnapavadam), und durch ihren Haarschopf (Cudumi) eingeweihet und initiirt. tergürtel messen sie ab, indem sie einen Faden einhundert und acht mahl um die geschlossne Hand winden, zu Ehren der einhundert und acht Gesichter des Gottes Brahma. Neun solcher Fäden oder besondrer Gürtelchen, machen den ganzen Schultergürtel aus, welcher in einen Knoten zusammengeknüpft wird \*). Diese neun Fäden, welche in drey Theile getheilt find, und zusammen ein Ganzes ausmachen Adeuten die drey Gesetze Jrka, Sama, und Jagiur vedam an, welche Karta, Parabrahma oder Parabaravast u, d. h. das höchste, unendliche, und durch fich selbst existirende Wesen, dem Gotte Brahma mittheilte. um sie den Brahmanen zu überliefern. Rochtmäßiger Weise dürfen allein die Brahmanen diesen Gürtel tragen, und sie allein erhalten dadurch die Erlaubniss, jene Gesetze zu dehren. Die Königliche Caste oder Kshetrier und andre tragen ihn zwar auch, aber bey ihnen ist's blosse Nachsicht oder Missbrauch. Der Haarschopf, oder Cudumi ift vollständige Ordensübertragung, indem er nebst dem Gürtel nicht allein die Vollmacht zur Lehre des Gesetzes, sondern auch zur Opferverrichtung ertheilt. Beyde werden nach Darbringung eines Feueropfers, unter vielen Gebeten übertragen. Wollte ich mich in eine detaillirte Beschreibung aller dabey üblichen Gebräuche einlassen, so müsste ich fürchten, meinen Lesern Langeweile zu machen. Die vorzüglichsten Gäremonien bey dieser allgemeinen Einweihung

<sup>\*)</sup> Ob vielleicht Pythagoras die Mysterien der Zahl neune von hier aus möchte entlehnt haben?

zur Caste der Brahmanen indessen sind, die seyerliche Zeichnung des göttlichen Nahmens auf die Stirne, von der ich vorhin schon redete; die Ertheilung der Mavablätter, welche die Fülle der Fruchtbarkeit und Glükseligkeit andeuten, der Göttin Leksmi heilig sind, oder auch sie selbst vorstellen, zur Besprengung mit dem Reinigungswasser; die Abscheerung der Haupthaare durch den Guru oder höchsten Lehrer, und die Bestreuung des Gesichts, so wie des Haarschops mit Reiss und heiligem Safran, welcher zuvordem Gotte Brahma dargebracht ist. Einige sinden Aehnlichkeit zwischen diesen Gebräuchen und jenen, welche bey der Priesterweihung unter den Israeliten üblich waren \*).

Die erste Weihe erhalten die Brahmanen im siebenten Jahre, in welchem sie nähmlich zu allererst in das, Brahmaciarituam genannte, Institut aufgenommen werden, als den Zustand der Uebung in Erhaltung der Enthaltsamkeit und Keuschheit. Zum zweyten mahl erhalten sie im zwölften Jahre ihres Alters die Weihe zur Ehe, dassie denn aushören, Brahmaciari zu seyn, und Grahasten werden. Grahasta nähmlich ist der Nahme eines heurathenden Brahmanen, durch dessen Ertheilung er in das zweyte Institut tritt. Die Brahmanen, welche zu diesen beyden Instituten initiirt sind, müssen folgende, allen Mitgliedern ihrer Caste gemeinen, Vorschriften beobachten.

Erstens sind sie gehalten, das Gesetz zu studiren, darüber unablässig nachzudenken, und sich in Erklärung desselben zu üben. Sie können ferner zwar bey einem gewöhnlichen Opfer zugegen seyn, aber weder den Vorsitz dabey führen, noch selbst gewisse Opfer verrichten. So lan-

<sup>\*)</sup> Vergl. 2. B. Mos. Cap. 29. und 4. B. Mos. Cap. 6. 10. Jene Weihung dauerte sieben Tage, diese drey, doch so, dass noch vier Tage zu den Gäremonien und zur Bereitung des Gastmahls nach der Initiirung ersoderlich sind.

naprasta und Bhikshu. Von den beyden ersten ist vorhin schon gehandelt: itzt kommen wir zu den beyden letzten.

Vanam oder Vanandaram bezeichnet im Samscrid eine Wüste, Einöde, Vanauasam den Aufenthalt
in einer Einöde, einem Walde, Felde u. s. w. Vanjen
aber einen in Wildheit lebenden Menschen \*). Prasta
aber bedeutet in eben dieser heiligen Sprache, einen stehenden, oder einhergehenden, daher Vanaprasta ein Mensch
ist, der in einer Wüste, Einöde, einem Walde u. s. w.
steht oder einhergeht. Diese Erklärung ist aus dem öftergenannten brahmanischen Wörterbuche hergenommen,
und stimmt sehr wohl mit demjenigen überein, was ich
vorhin von den Samanen gesagt habe.

Es giebt nähmlich eine zwiefache Art indischer Philosophen, die Brahmanen und Samanen oder Gymnosophisten, welche letztern nackend einhergehen, und in Einöden oder auf Gebirgen leben. Diese Vanaprasten oder samanäischen Gymnosophisten halten sich noch itzt, entfernt von allen Bedürfnissen der Gesellschaft, bloss mit einer Schamhülle, einem kupfernen Gefässe und einer Keule versehen, auf einem hohen Berge neben dem Comorinischen Vorgebirge auf, haben daselbst ein Ordensgebäude, und leben in Gemeinschaft der Güter, doch ohne Frauen. Indessen ist sihnen erlaubt, auch ihre Frauen, wenn sie einmal verehlicht find, in ihren wüsten Aufenthalt mit sich zu nehmen, nur dürfen sie nicht bey ihnen wohnen, und eheliche Gemeinschaft mit ihnen pslegen. Eine andre, gleichsam klösterliche Wohnung dieser Leute, befindet fich, so viel ich weis, auf den Vaypurensischen Gebirgen in Malabarien; doch giebt's ihrer noch mehrere.

<sup>\*)</sup> Diese Wörter können im Samscrid vornean mit einem kurzen oder langen A ausgesprochen werden.

Dietes Institut ist ursprünglich ein brahmanisches. Nach der itzt üblichen Sitte treten die Brahmanen, vierzig oder funfzig Jahre alt, in dasselbe, da sie denn zwey und zwanzig Jahre in der Abgeschiedenheit zubringen, um sich nachmals delto vollkommner, etwa in ihremsiebenzigsten Jahre, wenn sie es erleben, in das vierte Institut, welches Bhikshu oder Sanjäsam heist, begeben zu können.

Die Vanaprasten dürfen, auch wenn die höchste oth es heischen, oder der König sie rufen lassen sollte, nie in irgend eine Stadt zurückkehren. Gewöhnlich besteht ihre Speile aus Aepfeln, Feigen und andern Früchten, aus Gemüssen, die sie selbst anpslanzen, verschiednen Kräutern und alle dem, was in Wäldern fortkommt; treibt sie indessen die Noth, so behelfen sie sich auch mit Wurzeln und Baumblättern, und trinken Wasser dazu. aber, oder belebte Wesen überhaupt, dürfen sie nicht genielsen. Sind sie schwach und krank, so werden sie von ihren France, wenn he folche haben, bedient, und erhalten von diesen abgekochte Wurzeln, auch wohl etwas Reis. Des Weins, so wie des Genusses in der Liebe, enthalten he fich gänzlich. Irgend jemand von ihnen zu berühren ist das größte, ja ein tödtliches Verbrechen, das die Verstossung aus dem Institute nach sich zieht. Sie schlafen auf der bloßen Erde, und haben selbst bey feuchter oder winterlicher Witterung keine Decke weiter über fich. als allein das Dach, unter dem sie wohnen. Sie waschen sich nicht, wie die übrigen Brahmanen, sondern gehen schmuzig und ungekämmt einher, mahlen aber die Zeichen des heiligen Nahmens folgendergestalt \_ auf die Stirne, die Bruft, oder die Arme, oder haben allein das Kuri Durch jenes erstere Zeichen beweisen sie ihan der Stirne. re Ergebenheit gegen den Shiva, durch das leztere gegen Vishnu.

Einkünften des academischen Tempels unterhalten. Haben sie endlich ihre Studien beendigt, so werden sie entweder Opferpriester, oder Gesetzlehrer. Die ersten heisen Iagnaman, Somädri, Somabadi, oder wie gewöhnlich, Pugiari; die letztern hingegen werden genannt, entweder Guru, d. h. Leute, welche die Wissenschaften, oder die Meynungen und Dogmen der Sekten vortragen, oder Asharja, Leute, welche Formeln und Gebete, oder die Mandras, nebst ihrer Deutung lehren \*).

Blos diejenigen, welche die Mysterien der Religion und des Gesetzes lehren oder lernen, werden zur Geheimhaltung derselben verpslichtet, und erhalten den Unterricht darin im Innern der Tempel, nie ausser denselben. Anders aber verhält sich's mit den Wissenschaften, welche in Hainen ausserhalb und um die Tempel her, in Gärten, Vorstädten, und gewissen brahmanischen Distrikten, welche Grämam heisen, gesehrt werden. In diesen öffentlichen Schulen, oder Kalari, wie sie genannt werden, pslegen sich ein hundert, zwey hundert, auch mehrere Schüler aus verschiednen, doch nicht aus den niedrigsten Casten, einzusinden, und hier erhalten sie denn von Brahmanen Unterricht in der Grammatik, Geschichte, Astronomie, Mythologie und in den populären Theilen der Religion \*\*)

<sup>\*)</sup> Sonnerat Th. L. Cap. 5. 6. kehrt dies alles zu unterst zu oberst.

<sup>\*\*)</sup> Von der Einweihung der tibetanischen Lahas zum Lingaminstitute, oder zur Lingamsekte, welche mit der indischen gar
sehr übereinkommt, s. das Alphabet. Tibet p. 288. 245. Von
den ägyptischen Weilungen handelt Le Paw in seinen Recherches philos. für les Egyptiens. T. 2. p. 42. u. s. wo er aber gegen
Warb urton Unrecht hat, und manche Berichtigung verdient.

## CIADURASHRAMA

von den vier vorzüglichsten brahmanischen Instituten und insbesondre von den Samanen.

Es ließe sich durch eine ungeheure Menge von Zeugnissen aus alten griechischen und lateinischen Schriftstellern darthun, dass unter den griechischen, aegyptischen und persischen Philosophen und den indischen Brahmanen würklich eine gewisse Verbindung statt gefunden habe, doch dürfte die Zahl derer, die dies noch itzt bezweiseln möchten, ziemlich geringe seyn: auch habe ich diesen Gegenstand schon an einem andern Orte berührt\*), und sonach setzen wir das hier als bekannt voraus, um ohne weitere Umschweise die philosophischen Sekten Indiens näher kennen zu lernen.

Im Wörterbuche Amarasinha, Abschnitt Brahmavarggam, werden, wie ich vorhin schon sagte, vier brahmanische Institute nahmhaft gemacht. Es sind diese: Brahmaciari oder Brahmadschari, Grahasta, Va-

<sup>\*)</sup> In der Grammat. Samscrdam. p. 23. (Das beste Werk über die Verbindung der übrigen alten Welt mit Indien ist Robertfon's Versuch über die Kenntniss der Alten von Indien. Anm. des Bearb.)

Sie haben als Ordensregel die Jamam, von welcher sie Jamanen heißen; Samanen ist nämlich ein verunstalteter Nahme. Jene Regel enthält fünf Vorschriften, deren erste Satjam heist, und ihnen anbesiehlt, immer die Wahrheit zu reden, zu beobachten und vor Augen zu haben. zwote Vorschrift (Ahinsa) verbietet ihnen die Tödtung aller Thiere, auch der kleinsten, ja sie will nicht einmahl. dass so etwas zufällig oder unbeabsichtigt geschehe, daher. wie sich denken lässt, die Vanaprasten die die grösste Sorgfalt anwenden, einem folchen Vergehen auszubeugen. Die dritte Vorschrift, (Astejam) gebietet ihnen gegenseitige Gerechtigkeit, daher sie, auch in der dringensten Noth nichts annehmen, entwenden, oder stehlen sollen. Die vierte Verordnung macht ihnen Enthaltsamkeit in der Ehe, und die strengste Keuscheit zur Pflicht. Die fünfte Vorschrift (Abarigraham) endlich verlangt, dass sie nach dem Tode ihrer ersten Frau, nicht zum zweyten mahl, nach ihrem Eintritt in dies Institut aber, unter keiner Bedingung heurathen follen.

Die bisher angeführten Vorschriften betressen nur das Aeussere des Instituts, folgende aber haben auf das Innere desselben Bezug. Erstens Sausham, oder Beobachtung einer gewissen innern Reinigkeit. Zweytens Sandosham, oder das Streben nach innerm Frieden und innerer Ruhe. Drittens Tabassa, oder Reue und unablässige Anschauung der Gottheit. Viertens Suadjäjam, oder Kenntniss des Gesetzes und Gebetehersagung. Fünstens Ishavorobasanam, Vergegenwärtigung der Gottheit, oder unablässiges Denken an Ishvara oder den Herrn. Die innere Ordensregel, welche diese Vorschriften in sich fast, heist Nijamam.

Dies sind nun die Beschäftigungen der Jamanen, welche sieh weder mit der Kenntniss der Physik, Philosophie, oder Astronomie befassen, noch die Erlaubniss haben, Opfer zu verrichten, sondern durch ihren Eintritt in dies Institut gleichsam auf alles der Art Verzicht thun. Zu

diesem Institute haben ausser den Brahmanen auch andre Casten den Zutritt, z. B. Shudrer, Vajshjer, und auf der malabarischen Küste werden sogar edle Nayren, oder Krieger zugelassen: doch leben diese Leute, obgleich sie alle ohne Unterschied die eben erwähnten Gesetze und Vorschriften, sobald sie in den Orden treten, anzuerkennen gehalten sind, nicht mit den in diesem Institute sich besindenden Brahmanen zusammen, weil es gegen den ersten Nationalgrundsatz der Indier laufen würde, eine Caste mit der andern zu vermischen. Demnach erhalten nun aber auch die Theilnehmer an diesem Orden aus den niedrigern Casten, einen besondern Nahmen. Sie heisen Präshniguer, d. i. die äusser Sekte.

Diese äussere Sekte nun hat irgend einen berühmten Mann aus ihrem Institut und ihrer Caste, zum Vorsitzer, Meister oder Guru, ahmt aber im übrigen den Orden und die Ordensregeln der brahmanischen Vanaprasten genau nach. Selten indessen leben die Theilnehmer dieser Sekte in großer Menge neben einander, vielmehr beläuft sich die Zahl derer, welche in einem Ordenshause oder Madam zusammen wohnen, nur auf sechs, zehen, höchstens auf zwanzig.

Diese Vanaprasten oder Jamanen der brahmanischen sowohl, als der niedrigern Casten, sind es eigentlich, welche jene anmuthige Schilderungen der Waldbewohner veranlast haben, die in den indischen Schriften nicht selten sind. So heist es zum Beyspiel von ihnen im Buche Sambhavam: "Die Blendwerke der Welt, die die Sinnen nur täuschen, entsernen sie von sich, und sind reich und glucklich im Bestreben nach der Weisheit, Gerechtigkeit und Wahrheit." In einem andern Buche heist es: "Der König erblickte in der Einöde ein wohl eingerichtetes Ordensgebäude, mit der glücklichsten Lage. Ein nimmer sich wandelnder Frühling und die höchste Milde des Himmels breiteten sich aus über die Gegend. Röthliche, immer jung hervorsprossende Blumen erfüllten mit Wohlge-

rüchen die Luft, und gleich des Kunstverständigen Lied, tönte der Käfer Gesumse, die mit funkelnden Flügeln durch die Lüfte dahinflogen. Innerhalb des Gebäudes wohnten Vanapraste nud Munis.' Rein von jeglichem Fehl waren ihre Gesinnungen und Wünsche, und unablässig beschäftigte sie der Gedanke an die Gottheit. Bald wetteiferten sie unter einander, welcher von ihnen durch Lieblichkeit der Stimme, Sanftheit des Tons und Deutlichkeit des wörtlichen Ausdrucks vorzüglicher den Herrn im Gefange zu erheben vermöchte. Bald wieder sammelten sie alle schweigend aus heiligen Schriften die Saat der wahren Weisheit; bald handelten sie mündlich diese und die Gerechtigkeit ab. Die Nacht, welche in vier Jamam, oder Wachen getheilt ist, wachen sie der Reihe nach abwechselnd durch, unablässig darauf sinnend, welches der einzige Weg sey zum Himmel, die Art und Weise zur ewigen Glückseligkeit zu gelangen, und die Art hieniden die Gottheit zu loben. Als der König diese erblickte u. s. w."

Hieher gehört auch das, was Porphyrius und Strabo \*) von den Samanen erzählen, und welches sich fast alles noch gegenwärtig eben so verhält. Daher es unrichtig ist, wenn Sonnerat und andre Reisende versichern, die brahmanischen Einrichtungen hätten sich sehr verändert, und die Gesetze, wie die Gewohnheiten dieser Caste, seyen in Verfall gerathen.

Das vierte und vollkommenste Institut endlich, ist das der Bhikshu oder Sanjäsi. Die erste Benennung bezeichnet einen Menschen, der um ein Almosen bittet: Sanjäsi aber denjenigen, welcher alles verlässt. Beyde Benennungen kommen also in ihren Bedeutungen sehr mit einander überein. Sind die Vanaprasten unter ihren Büs-

Κg

<sup>\*)</sup> Der erstere in seinem Werke de abstinentia. Lib. 4. der andre im 15ten Buche seines geographischen Werkes nach dem Bericht Megasthenes.

fungen zwey und fiebenzig Jahre alt geworden: fo kehren einige von ihnen wieder zu ihrem Eigenthume zurük, und werden von den Ihrigen geachtet. Diejenigen hingegen. welche verehrt und von den Menschen bewundert werden wollen, entsagen in Gegenwart des großen Meisters ihrer Frau, ihren Kindern, und ihren Gütern. Aus dem Ertrag dieser leztern, wenn solche da sind, werden Frau und Kinder unterhalten, im Fall des Mangels aber, aus den Einkünften des Staats, einer Stadt, oder eines Tempels. Hierauf richtet der Guru oder große Meister eine Ermahnung an den neuaufzunehmenden Sanjási, deren Gegenstand die Busse, und die Vortrefflichkeit des Instituts zu seyn pflegt. Ift diese beendigt, so wird das Homamopfer verrichtet. und dann in Gegenwart vieler Brahmanen und Betenden, dem Novizen der Haarschopf oder Cudumi abgeschnitten, um dadurch zu bezeichnen, dass er alles verlassen habe, und aus dem Amte eines Opferpriefters getreten fey. Nachdem legt er seine bisherigen Kleider ab, und erhält, wenn er sein Bekenntniss abgelegt hat, ein Stück gebleichte Leinewand, welche ihm fogleich unter Gebeten angelegt wird. Diese Kleidung mus der Sanjási, weil sie als heilig angesehen wird, selbst waschen und nicht zu diesem Endzweke einem Andern übergeben. Hierauf weihet der große Meister ein kupfernes Gefäs ein, und giebt es dem Initiirten, welcher sich mit dem darin befindlichen Wasser die Schamtheile wäscht, und weiterhin immer einiges Wasser drin halten muss, um mit demselben die ihm als Almosen dargebrachte Speisen, bevor er sie geniesst, abzuspülen und zu reinigen. In die rechte Hand giebt der Guru dem Schüler einen Stab oder Knüttel, welcher sieben natürliche Aeste oder Knoten haben muss, als Erinnerung an die sieben vorzüglichlien Maha Irushi, d. i. heiligen und alten Anhänger einer beschauligen Lebensart, oder Lehrer. \*)

<sup>\*)</sup> Diese sieben Irushi sind sieben größere Planeten, welche das Wörterbuch Amarasinha in ersten Abschnitte näher beschreibt. S. auch Strabo Lib. 15.

Diese sieben Heiligen wurden lebendig in den letzten und eigentlichen Himmel (Satjalògam) versetzt, und werden dort als Götter verehrt. Jene sieben Knoten, ja den ganzen Stab, welcher Dandam heist, und gleichsam als ein Geschenk der Gottheit hochgehalten wird, muss der Sanjasi täglich frühe Morgens mit dem Wasser aus dem vorhin beschriebenen kupfernen Gefässe, benetzen, dafür sieht er sich aber auch durch diesen Stab von allen bösen Geistern und ihren Nachstellungen befreyt.

Die Sanjäsi tragen gemeinhin ein Tigersell über die Schulter, weil auch der Gott Shiva als Krieger\*) ein solches trug. Mit diesem Felle bedecken sie sich, oder sie schlasen drauf. Sie bereiten sich nie eine Speise über dem Feuer, sondern betteln von Thüre zu Thüre, zuweilen ohne etwas zu sagen, sondern mit blosser Vorstreckung der Hand gegen die, welche vorübergehen, oder sich in ihrem Hause besinden. Andre bringen ihr Leben in einem Tempel zu, und zwar mit dem Anscheine, als wären sie stumm und unbeweglich. Solche erhalten von den benachbarten Brahminen Reis, Früchte, Wurzeln, Aepfel, Feigen und Kräuter. Wohin dergleichen Leute sich begeben, da werfen alle, die zugegen sind, sich vor ihnen nieder, und eben dies geschieht auch von denen, welche zu ihnen kommen, wenn sie sich unbeweglich verhalten.

Uebrigens gehen die Sanjass in keine Tempel zur Andachtsverrichtung; sie opfern nicht, wohnen auch keinen öffentlichen Festen, oder seyerlichen Opfern bey, zeichnen sich aber durch ihre langen Nägel aus, die sie nie beschneiden, und welche ich öfter in solcher Größe gesehen habe, dass sie um die Hand herabgebeugt waren. Einige scheeren zuweilen ihren Bart und ihr Haupthaar, andre aber thun das nie. Nicht alle salben sich mit Oel.

<sup>\*)</sup> Man vergl. das, was Macros. Saturnal. Lib. 1. 20. |vom Her-kules fagt.

K 3

Sie käuen weder Betel, noch mahlen sie sich das heilige Zeichen auf die Stirne, dagegen aber baden sie ihren Leib drey Mal am Tage, und bestreichen hernach ihre Stirne und Brust mit dem Staube von gedörretem Kuhmist. Ihre Gedanken dürsen, wie die Brahmanen erzählen, nie auf sichtbare und erschaffne Dinge gerichtet seyn, sondern müssen allein Gott, das Wesen der Wesen, und den höchsten, unendlichen, durch sich existirenden Herren, oder den Parábrahma zum Gegenstande haben, daher sie denn auch keine mündlichen Gebete hersagen, und keinen Opfern beywohnen, die andern Göttern dargebracht werden.

Ihre Ordensregel, Verpflichtung und ihr ganzes Bestreben besteht im Kampfe gegen die Begehrlichkeit (Kama), den Zorn (Krodham), den Geiz (Lobham), den Stolz und Dünkel (Madam), gegen alle Begierden (Moham), und gegen die Rachfucht (Maltfaram). Diese Leiden-Schaften und Laster nennen sie Vishendrianguel, d. i. ihre Verfolger und sinnlichen Feinde. Bey dem Absterben dieser Leute, weint Niemand, weil sie für höchst glückselig gehalten werden. Sie gelangen geraden Weges zum Himmel, und find frey von den Wanderungen der Seele. Uebrigens werden sie sitzend mit zusammengeschlagenen Händen und Füssen begraben, und ihr Grab wird ringsum mit Salz angefüllt. Der Kopf aber des Verstorbnen wird mit einer Cocosnuss zerschlagen, und Stückchen des Gehirns werden als Reliquien an die Umstehenden ausgetheilt.

Wer diesen einmal angenommenen Orden verlässt, oder sich gegen die Verordnungen desselben vergeht, wird vertrieben, seiner Würde verlustig erklärt, und muss die Schmach einer öffentlichen Infamie tragen. So wurde im Jahre 1782 ein Sanjäsi zu Ambalapush, welcher mit einem scheinheiligen Frauenzimmer in zu genauer Freundschaft gelebt hatte, vom Könige von Travancor, auf Bitten der Brahmanen, aus Tovala und dem Königreiche vertrieben.

Dies also sind die ächten, ursprünglichen brahmanischen Institute oder Orden, welche schon ohngefähr tausend Jahre vor der Geburt Christi vorhanden waren, und die Alexander der Große auf seiner Unternehmung gegen Indien als längst gegründet vorfand. Wollte man diese nun, so kurz auch immerhin ihre Beschreibung hier ausgefallen seyn mag, mit den Instituten, der Religion, Lebensart und Philosophie der tibetanischen Lahis, des großen Lahma, der alten Sinesischen Sekte Laokiam, der Tiruvamshas und Gonis oder Ceylanischen Priester, der Peguanischen und Siamischen Talapoynen, ja mit den Grundfätzen, der Religion und Lebensart der Japonesen vergleichen; würde man den einem jeden Himmelstriche eigenthümlichen Volksaberglauben davon absondern, und die hier oder da insbesondre eingerißnen Mißbräuche und Ausartungen, von der ursprünglichen Lehre und Philosophie trennen: so hoffe ich, würde man mit mir darin übereinkommen, dass dies alles aus einer Quelle, und zwar aus Indien hergeflossen sey, dass sich hier die ursprüngliche Grundlage davon befunden habe, und dass man demnach von diesem einzigen Standpunkte aus, die Entstehung aller jener Irrthümer und Gewohnheiten, entdecken und darthun könne.

Ausser den bisher beschriebnen, giebt es der philosophischen Orden und Sekten freylich noch mehrere, und
zwar so viele, dasses dadurch schon unmöglich wird, sie
alle zu beschreiben, aber sie werden die äussern genannt,
und obwohl sie mehrentheils brahmanische Stifter gehabt
haben, so lassen sich doch nur selten, oder nie Brahmanen in dieselben aufnehmen, weil sie gewöhnlich eine Lebensart voraussetzen, die dem gemeinen Volke, und solchen Leuten angemessen ist, welche sich dem Aberglauben
ergeben.

Von der Sekte der Limgamverehrer, ist schon vorhin geredet.

Die Volkslekte der Büssenden, welche Tader heissen, wurde vom Vishnu gegründet, und besteht aus. Männern, die zur Caste Shudra gehören. Guru die Leute in die genannte Sekte aufnimmt, so wird ihnen ein Blasehorn aus rothem Eisen, oder Ciangu, auf die linke Schulter gegeben, und eine hölzerne Krone, oder eine Tularsipflanze auf den Kopf gesetzt. Hierauf verlassen sie ihre Weiber und Kinder, und verrichten in Städten. Wäldern oder Dörfern Staunen erregende Uebungen der Einige z. B. umfassen mit aufgehobenen Armen einen Baum, und lassen ihn nie mehr loss. Andre bringen ihr Leben in einem eisernen Käfigt zu. Noch andre gehen mit Ketten belastet einher, und wieder halten einige ihre Hände in eine Faust verschlossen, so dass sie dieselben nachher nicht mehr zu eröfnen im Stande find. habe zween dieser Leute gesehen, deren Arme erhoben und ausgetrocknet waren, auch nicht mehr herabgelassen werden konnten; ja, ein dritter hatte fogar eine große eiserne Kette in seinem Geschlechtsgliede befeltigt, und schleppte sie hinter sich her Solche Leute heißen Fakirn, oder Jogui \*).

Diejenigen Büssenden, welche Dacambaram heissen, aber eigentlich Jogui sollten genannt werden, leben
allein von Almosen, und leiden, da sie beständig nackend
einhergehen und reisen, vom Hunger, noch mehr aber
vom Durste. Demohngeachtet bewahren sie nichts für
den nächsten Tag auf, und waschen eben so wenig ihren
Körper, als sie ihre Nägel beschneiden. Was ihnen dargebothen wird, verzehren sie, und ihr nächtliches Lager ist
die

<sup>\*)</sup> Dieser Leute gedenkt Strabo l. .. Sonnerat a. a. O. T. I. phas. 5. CLEM. ALEX. Stromat. 4. 27. u. a.

die Erde mit übergebreiteter Decke. Diese Leute werden für die grössesten Büsser gehalten, und erregen nicht nur bey den Europäern, sondern sogar bey ihren Landsleuten Bewunderung. Uebrigens sind diese Sekten nach dem dritz ten und vierten Brahmanenorden gebildet.

## S A M B H A V A M,

oder die Entstehung der Welt und der Dinge, nach dem System der Indier.

Nach der bisher gegebnen kurzen Schilderung der verschiednen indischen Opfer und Institute, erfordert's die Ordnung der Dinge, nun auch die Grundlage der ganzen indischen Lehre in einem Ueberblik zusammen zu fassen.

Vorzüglich berühmt und bekannt in ganz Indien ist ein Werk, das den Titel Sambhavam, d. i. die Entstehung aller Dinge nach dem indischen Systeme, oder Puranam, d.h. die alte indische Geschichte, führt\*). Es giebt eine Uebersetzung desselben aus der heiligen Schriftsprache in die Samscrid - malabarische Volkssprache, welche die öffent-

<sup>\*)</sup> Von diesem Werke s. den Sonnerat T. 2. 37. der Ausgabe in 8. die Asiatick Researches. T. I. On the literature of the Hindus. p. 341. Die Lettres édissantes. T. 26. p. 221. à Paris. und den Catalogus codicum manuscriptor. Bibl. reg. Parisis. 1739, p. 434. No. 83.

liche und entscheidende Billigung aller Malabaren erhalten hat. In derselben heist's nach einer Anrufung der Götter und nach einem Prolog folgendermassen.

"Als der König ihn (den Asceten Vedaviasen. den Gründer des indischen Gesetzes) wiederholentlich gebeten hatte, er möchte ihm die Entstehung der Dinge bekannt machen: da redete zuerst folgendermassen Paishen \*), welcher erzeugt war aus dem Verstande der wahren und unendlichen Weisheit des Geistes von Parabrahma:",,Dem Dekshen, einem Sohne Dháda's \*\*), wurden fechzig Söhne gebohren, die seinen Verstand und sein Inneres in heftige Bewegung setzten. Unter den Söhnen, welche Adidi, (die Mutter der Götter) gebahr, befindet fich Surjen, (d. i. die Sonne). Manu \*\*\*) ist der Sohn dieses letztern; so wie Nilen wieder ein Sohn Manu's. Dem Nilen ward durch's Geschick ein weibliches Kind gebohren †), und diese brachte den Virincen mit drev Augen zur Welt. Vom Virincen ward Ciandra ++)gebohren, und der Sohn dieses letztern war Budhen (oder Merkur). Er liebte schon im jugendlichen Alter ein noch

<sup>\*)</sup> Der Gefährte des ascetischen Vedavjälen.

<sup>\*\*)</sup> Dhada ift Brahma, von dem ich's weiterhin unwiderleglich darthun werde, dass er ein Symbol der Erde oder Materie sey.

<sup>\*\*\*)</sup> Andre nennen ihn Menu. Er ist der erste dieses Nahmens, und scheint verschieden zu seyn von demjenigen, welchen Vishnu aus der Fluth rettete.

<sup>†)</sup> Man kann auch übersetzen: "Nilen ward durchs Schicksal in ein weibliches Wesen umgebildet, und von diesem wurde Virincen mit drey Augen gebohren."

<sup>††)</sup> Ciandra ist der Mond, und männlichen Geschlechts.

jüngeres Mädchen, und dieses trasen die Wünsche des Budhen. Dies junge Mädchen gebahr sieben Söhne, und zuerst unter diesen den Puru, welcher gleichfalls mit allem Anstande einem jugendlichen Mädchen beywohnte. Sein Sohn war der König Ajussa, welcher einige Jahre hindurch die irdische Welt beherrschte, und den Nahusha zeugte, der wieder zum Sohne den Nahusha zeugte, der wieder zum Sohne den Nahushden hatte. Jajádi, der Sohn dieses letztern endlich, vermählte sich mit der Tochter des Hesychasten Shukra\*), Nahmens Dévajáni.

Die zweyte Tochter des Brahaspadi oder des Planeten und Hesychasten Jupiter, welcher die guten Söhne der Adidi (das sind die guten Genien) führte, Nahmens Sharmishda, war die andre Beyschläferin des Königs Jajàdi. Beyde Frauenzimmer gebahren zusammen fünf Söhne, Dévajàni nähmlich den Jadu, und Druvushja; Sharmishda aber den Druhju, Anadruhju, und den tresslichen Puru. Die gesegnete Nachkommenschaft des Jadu sind die Parajàdenmar (ein Geschlecht, eine Nation oder Caste), die Nachkommen des Puru hingegen, welcher das Zeichen des väterlichen Fluches nicht davon trug, sind die Pauravenmar (ein andres Geschlecht, eine andre Nation, oder Caste)."

Auf diese Art fährt nun das genannte Werk fort, bringt eine Menge von Geschlechtsregistern bey, und giebt Nachricht von der heftigen Eisersucht jener beyden Weiber gegen einander, so wie von dem Hasse, der Feindschaft, den Ueberlistungen und Auswanderungen der Söhne dieser Frauenzimmer nach verschiednen Reichen \*\*). Für itzt

<sup>\*)</sup> Shukra ist der Planet Venus, männlichen Geschlechts, und Führer der Söhne der Göttin Adidi, oder der bösen Genien, Titanen, Giganten.

<sup>\*\*)</sup> Vorzüglich wird dies in dem Gesange Dévajamibhagjam des Buches Sambhavam erzählt.

aber sey es mir erlaubt, einige Anmerkungen zu dem eben beygebrachten Fragment des Buchs Sambhavam hinzuzufügen.

Gleich aus dem Beginn dieses Fragmentes leuchtet es ein, dass die Indier in ihren Büchern einen einzigen, wahren, unendlichen, und höchstweisen Gott anerkennen, welchen sie Parabrah ma nennen\*). Zur Bestätigung dieser Behauptung setze ich folgende Stelle aus einem gröffern Aufsatze her, der von den göttlichen Eigenschaften der Anbetung Gottes, und der Art und Weise seiner Regierung handelt, und welchen mir i. J. 1779 der Brahmane Ciangra Govinda in die Feder sagte. Sie lautet also:

"Deine Einsicht und dein Verstand, o Gott! ist gleich dem Lichte des Mondes, das weder glühet noch dunkel, sondern sanft, und dennoch hell ist. Dies ist bloss eine Aehnlichkeit, aber nicht das Wesen deines Verstandes. Du bist das wahre, immer glückliche, ewige und unwandelbare Licht der Zeiten und Gegenden. Deine Weisheit erkennet tausend und mehr Gesetze, und dennoch handelt sie immer frey und ihrer Ehre gemäss. Du warst früher da als alles, dem man Verehrung erweisst; dir sey Lob und Anbetung! Du allein bist der würklich glückliche, immer selige Bhagavan. Du bist das eigentliche Wesen aller Gesetze, und die Form aller Weisheit; dir, Parabrahma sey Lob und Anbetung! Du, der du

<sup>\*)</sup> Haxleden sagt in seinem angeführten Wörterbuche: Brahmam a sciencia da tey, austeridade, penitencia. Item Tatvam o verdadeiro ente superior, que chamão Parabrahmam. Auch der Pater Johannes de Brito sagt in seinem handschristlichen Werke, das den Titel sührt: Breve noticia dos erros que tem os gentios da India, zu Ansange des Cap. 1. Estes mesinos tem desinido, que ha hum so deos, o que se chama Parabrahma, que quer dizer excellentissima, e superior sciencia, e este dizem ser a letra etc. Vergl. auch den ersten Vers des Buchs Magha, p. 66. meiner Grammat. Samserd. den Strabo. Lib. 15. und den Porrhyrus a. a. O.

vollam warst, was da ist, du bist der Zeuge des Univerfums; und erhältst alles; dir sey Lob und Anbetung! Die Sonne, der Aether, Brahma, Narajana, d. i. Vishnu, und Rudra als Götter, sind nur Ersindungen der Menschen und Körper, und vermögen nicht in deine Geheimnisse zu dringen. Wir selbst aber sind immer betrübt, schwatzen immer, und forschen, weil wir deine Gestalt nicht kennen, und dich weder einzusehen, noch zu beschreiben im Stande sind."

Als ich den genannten Brahmanen fragte, auf welche Art Gott die Welt regiere, erwiederte er mir: Sattájtta, cittaita, anubamamaitta, d. h. "Durch seine Substanz und sein Wesen, durch seine Einsicht und seinem Willen, durch eine Kunst und Weise, der nichts zu vergleichen ist."

In den brahmanischen Schriften wird Parabrahma hin und wider durch folgende Attribute charakterifirt: Svadasal oder Svadasatta, der durch sich ist, oder das durch fich existirende Wesen; Anadi, der ohne Anfang ist; Ashariri, der körperlose; Abaricedi, der unbeschreibliche; Sarvaciárutvam, die ganze Vollkommenheit; Sarvakáram, die allgemeine Urfache; Shástáva, der Rächer; Srshdava, der Schöpfer; Advaja, der sich ähnliche, der keinen andern neben sich, oder seines gleichen hat; Parama, der wohlthätige; Karunnanidhi, der Schatz der Barmherzigkeit. Zwar werden freylich einige dieser Attribute, in eben denselben brahmanischen Schriften, dem Gotte Shiva beygelegt; aber wenn Shiva, wie ich's weiter unten unwiderleglich darthun werde, das Feuer oder die Sonne ist, so werden einige dieser Eigenschafnähmlich der erzeugende und vernichtende, der Sonne beygelegt, in so ferne sie ein Symbol des wahren Gottes ist. Ja, würden auch alle diese Eigenschaften dem Gotte Shiva beygelegt, was fich indessen gar nicht so verhält: so würde dennoch daraus nichts weiter folgen, als dass die Indier den Shiva, d. i. die Sonne oder das Feuer

zu einer Gottheit machten, nicht aber, dass sie die Einheit Gottes leugneten. Dies würde auch gar mit dem nicht übereinstimmen, was ich vorhin aus den Schriften der Indier selbst bevgebracht habe, und mit der obenangeführten Meinung vom Gotte Parabrahma, so dass wir es überhaupt als gewifs und erwiefen annehmen können, dass die Indier einen einzigen, wahren Gott durch die Natur aner-Freylich reden sie von verschiednen Gottheiten. doch, haben sie einen Schaden erlitten, befinden sie sich in Gefahr, müssen sie etwas rechtlich bekräftigen, oder fülilen sie sich endlich dem Tode nahe, dann rufen sie alle aus: udaja tamburane, ein Ausdruck in der gewöhnlichen malabarischen Sprache, der so viel sagt, als: O wahrer und eigenthümlicher Gott! Dann richten sie ihre Augen gen Himmel, berufen sich auf sein Urtheil und seine Gerechtigkeit, leisten an den Thüren des Tempels im Nahmen des allsehenden und allwissenden Gottes ihren Eyd, und nehmen ihn andern ab u. f. w. \*)

Dieses höchste göttliche Wesen Parabrahma, oder wie Norbert, Anquetil du Perron und andre es nennen, Karta, welches wie Ishvara einen Herrn bezeichnet, ertheilte nun dem Gott Brahma die Macht zu schaffen; dem Gotte Vishnu das Vermögen, das geschaffene zu erhalten; dem Gott Shiva aber die Macht, alles zu ver-

<sup>\*)</sup> Dem allen zufolge thut man sehr unrecht, wenn man die Indier zu Materialisten, Spinozisten, oder Atheisten macht. Auf welche Weise aber Parabrahma die Welt erschaffen habe, das erzählen die Engländer zu Calcutta in ihren Asiatick researches T. I. p. 244. u. s. ganz der Wahrheit gemäß aus dem brahmanischen Buche Manavasch abstram. Man vergleiche auch, was sie p. 245. des anges. Werks aus dem Buche Bhagavadam beybringen. Dies stimmt genau mit demjenigen überein, was Ildephons im ersten Capitel seines sonst schon angesührten handschriftl. Werks, nach dem brahmanischen System, von der Weltschöpfung, und dem Andeszamotta genannten, Ey erzählt, und aus dem Pacunar, einem malabarischen Dichter, weitläustig bestätigt.

nichten. Da diese drey Götter Brüder \*) und Gatten der Parashákti, oder der höchsten Tugend denn das bezeichnet jener Nahme - find: so leuchtet schon daraus ein, dass das Prinzip der brahmanischen Religion selbst, allegorisch ist, und dass man demnach ernstlich auszumitteln suchen müsse, wer diese Götter sind, welche als Brüder und zugleich als Gatten der Göttin Parashákti anerkannt werden. Als ich in dieser Absicht den vorhingenannten Brahmanen fragte, welches wohl die wahren und eigenthümlichen Eigenschaften dieser drey Götter wären, so erwiederte er mir: Praduvi oder die Erde, welche zwar an und für sich gar nichts, mit Hülfe. der Sonne und des Wassers aber alles hervorbringe, sev die Natur und Eigenschaft des Gottes Brahma; Appu oder das Wasser mache, als ein feuchtes und zur Erhaltung geschicktes Element, die Natur und Eigenschaft des Gottes Vishnu aus; Aghni endlich oder das Feuer, sey die Natur und Eigenschaft des Gottes Shiva, welcher alles zertrümmert, verbrennt, verzehrt, und das, was seine beyden Brüder Brahma und Vishnu auf der Erde geschaffen, und im Waller erhalten haben, vernichtet.

Aus dieser Idee nun, welche ich weiter unten unwiderleglich begründen werde, leuchtet es auf's neue deutlich genug ein, dass die brahmanische Religion allegorisch sey, und dass die Götzen Brahma, Vishnu und Shiva, als eigentliche Symbole der indischen Religion, schon in und bey ihrer Entstehung vorhanden waren. Als ich meinen Brahmanen nun weiter fragte, welches denn das Geschäfte des Karta oder Parabrahma sey, dadie Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung der irdischen Dinge schon auf jenen drey Göttern beruhe, und sonst nichts in dieser Welt nothwendig zu seyn scheine? so erwiederte er:

Karta,

<sup>\*)</sup> So, nicht aber Söhne, scheint es heißen zu müssen, wie der weitere Verfolg es darthut. Anmerk. des Bearb.

Karta: Ishvara, oder Parabrahma, der Herr, als höchftes, durch sich existirendes Wesen, besinde sich in jenen drey Göttern und allen ihren Handlungen auf die Art, wie unsre Sonne in einem mit Wasser angefüllten Gefässe vorhanden sey, und erblickt werde, obgleich sie sich dennoch nicht würklich in dem Gefässe besinde. So viel von Gott und der Welt!

Ferner ist noch in Bezug auf das vorhin gegebne Fragment des Buchs Sambhavam zu merken, dass, zufolge des Wörterbuchs Amarasinha, das Wort Dhàda dem Gotte Brahma als Epithet beygelegt werde, und einen Vater bezeichne. Wenn daher, wie ich vorhin schon angedeutet habe, der Gott Brahma die Erde ist, so folgt daraus, dass Deksha oder Dekshen, welches einen ämsigen Menschen andeutet, ein Sohn der Erde sey, und dass auf diese Art auch die Brahmanen es glauben, dass der erste Mensch aus Erde gebildet, oder ein Sohn dieser sichtbaren Erde sey.

Adidi heist in jenem Fragment eine Mutter aller Götter. Sie gebahr den Surjen oder die Sonne, einen der vorzüglichsten indischen Götter, wie schon im vorhergehenden bemerkt ist. Surjen zeugte den Manu oder Menu, den ersten König der Indier, welcher kein andrer zu seyn scheint, als der ägyptische Menes. Von diesem rühmen sich die Indier, ihre bürgerliche Einrichtungen erhalten zu haben, und noch itzt giebt es ein Buch unterseinem Nahmen, das den Titel Manusmrdi führt, und die Denkwürdigkeiten des Manu, oder das System der indischen Gesetze enthalten soll \*). Manu, der auch Satjavarta, d. i. der gerechte Mann, heist, wurde vom Vishnu, wie das Buch Bhag avadam erzählt, zur Zeit seiner

<sup>\*)</sup> Von diesem Buche sehe man die Afiatick Researches. T. I. p. 352.

ersten Menschwerdung, aus einer allgemeinen Wassersluth errettet, so dass man ihn mit Recht für den Noah halten dars \*).

Im Verfolg des genannten Fragments wird erzählt. dals der Mond und Merkur gebohren wurden, wie auch weiterhin, dass die Planeten Jupiter oder Brahaspadi, und Shukra oder Venus, die Lehrer und Führer der Gestirne oder Hesychasten, der Asceten, Titanen, Giganten, Genien, der guten und bösen Geister, oder der Halbgötter Die Götter, Genien oder Halbgötter kämpften unter einander, und erregten, theils wegen des Segens, theils aber auch wegen des Fluchs, den sie von ihrem Vater erhalten hatten, Kriege, begaben sich in verschiedne Gegenden der Erde, bildeten mancherley Stämme, u. f. w. Dies alles beweißt, dass die Schriften der Indier aus Fabeln und der wahren Geschichte zusammengesetzt sind. scheinen sie durch die Ueberlieferung von den alten Patriarchen erhalten, andres aus der Astronomie genommen, und daraus jenes ungeheure und dunkle Chaos, unzähliger, wahrer fowohl, als erdichteter Gefchichtsbegebenheiten gehildet zu haben. Es lohnet der Mühe wohl, über die Entstehung derselben Nachforschungen anzustellen, die Gefahr zu irren ist auch nirgend größer, als hier. Um indessen meinem Versprechen treu zu bleiben, will ich hier den Beweis davon zu führen suchen, dass die Indier ihr irdisches politisches und bürgerliches, religiöses und mythologisches System, nach dem System des Himmels geordnet haben.

Dass die Indier die Sonne und den Mond anbeten, und ihnen opfern, ist schon vorhin dargetken, wie auch dies, dass sie ihre Könige von jenen, beyden Gestirnen benennen. Im ersten Verse des Buchs Bhägavadam, welches ein

<sup>\*)</sup> S. die Afiatie's Refearches. S. 230.

heiliges indisches Werk ist ), heist es: "Würdig und werth der Bewunderung ist die Größe des Stammes, würdig sind die Thaten beyder Nachkommenschaft, der Könige nähmlich, die von der Sonne und dem Monde erzeugt werden, wie er selbst (der verehrungswürdige Mann) sie erzählt." Auf gleiche Weise drückt sich das Buch Sambhavam an der oben angeführten Stelle aus. Die indischen Könige sollen demnach also von der Sonne und dem Monde abstammen, und eben diesen Ursprung hat auch die Familie Jadu oder Jedu, in welcher der Gott Krshna, oder Vishnu bey seiner Menschwerdung unter der Gestalt des Königs, Krshna, gebohren wurde, wie der zweyte Vers des Buchs Bhágavadam erzählt.

Das indische Budha ferner und das ägyptische Thout bezeichnet, wie ich an einem andern Orte zu beweisen gesucht habe, eine und dieselbe Gottheit, und zwar den Merkur Angeben der Stelle glaube ich auch, es gegen Bailly dargethen zu haben. dass die Indier ihre Zeitrechnung von der Himmelwelt hergenommen, d. h, von den Jahren der himmlischen Geister oder Genien, welche die Planeten und Gestirne regieren. Uebrigens ist es gewiss und keinem Zweifel unterworfen, dass die Indier in ihrem System, die Räthe und Lehrer der Könige, die Hesychasten. Bonzen und Philosophen von den Planeten und Gestirnen herleiten, welche um die Sonne und den Mond her stehen. dieselben gleichsam schweigend betrachten, und das Licht und ihre Kraft von ihnen erhalten, ja, dass sie endlich die Planeten, als die Erde belebende Wefen, als Erleuchter der übrigen Gestirne, als Stifter der indischen Sekten, und als Gründer der Gesetze und Völker ansehen \*\*).

<sup>\*)</sup> Mehr von diesem Werke findet sich in meiner Grammat. Sam-

<sup>\*\*)</sup> Sonnerat sagt T. I. chap. 2. S. 220. in Bezug auf die indische Astronomie. A onze cents milles au dessus de Saturne est le ciel de sept Richys, und in einer Anmerk. fügt er hinzu. Ce sont des grands latriaselies: ils forment la constellation que nous appel-

Zum Beweise, dass die Indier jene genannten verdienten Männer von den Planeten und Gestirnen benennen, mogen folgende Beyspiele dienen. Der indische Budha heist im öfter genannten indischen Wörterbuche, Munindra. d. i. der Voriteher der Hesychasten, oder solcher Leute, die sich einem beschaulichen Leben gewidmet haben. Ferner heisst er Shadhabigna, oder der Besitzer von sechs Willenschaften, denn so viele nehmen die Indier an. Dann heisst er auch der züchtigende, oder lehrende Hesychaste. So heisst ferner Shukra, oder der Planet Venus, ein Dichter und Lehrer der Götter oder bösen Genien, ja, es wird von ihm erzählt, dass er Söhne, und überhaupt eine Familie habe. Braha spadi oder der Planet Jupiter, heisst der belebende, der Guru oder Lehrer, und der beredte. In dem Buche Sambhavam, werden die Kriege weitläuftiger erzählt. welche die Titanen, oder guten und bösen Genien, diese Lenker der Gestirne unter einander geführt haben, und bev dieser Gelegenheit wird denn auch gemeldet, dass diejenigen, welche diefen größern Planeten, wie dem Merkur, dem Jupiter und der Venus, nicht Gehorsam leisten wollten mit dem Fluch belastet wurden. Eben so heisst es auch im Buch Bhagavadam, dass der tapfre Rama ein Sohn des Sterns Rohini gewesen sey.

Diese Belege, ob gleich ich deren mehr beybringen könnte, werden zur Bestätigung dessen hinreichen, dass

lons la grande ourfe. Ebendalelbst wird auch gesagt, dass andre Gestirne nach der Meynung und Lehre der Indier, Giganten seyen. Obwohl nun Sonnerat hier aus eine lächerliche Art die Gestirne Patriarchen nennt, und jene sieben Rich ys eigentlich Irshioder Muni d. h. Hesychasten, Asceten, Leute, die sich einer beschaulichen Lebensart gewidmet haben, hätten heisen sollen; und obgleich es so gewiss eben nicht ist, dass diese den großen Bärch ausmachen: so leidet doch die auch von uns vorgetragne Hauptsache keinen Zweisel weiter.

die Indier ihre Gesetze, Einrichtungen, Wissenschaften, ihre Würden, den Unterschied ihrer Aemter, ja selbst ihre bürgerliche Verfassung, Religion und Philosophie, vom Himmelssysteme hergenommen haben.

Nachdem wir bisher mehrentheils liturgische Gegenstände behandelt haben, gehen wir itzt zu der Götterlehre der Indier über.

sich Brahma mit jenen vier Köpfen abgebildet, und hat an dem Kinn eines jeden dieser Gesichte, einen weit hervorragenden Barth, wie ihn nicht alle Zeichnungen dieser Gottheit sonst haben. Hieraus liesse sich schließen, dass einige Indier wormahls wohl einen Barth möchten getragen haben, andre aber nicht. Auf der genannten Zeichnung ferner hat Brahma in der einen Hand das Buch Grantham, welches aus Palmblättern oder grobem Papier verfertigt, und mit einen Strik zusammen gebunden ist. Auch hierin erscheint Brahma als Lehrer und Gesetzgeber, der die vier indischen Gesetze oder die vier Védam gegeben hat. In der andern Hand hält er einen Rosenkranz (Rudraksham), an welchem er, durch Hersagung der Nahmen des Gottes Shiva (d. i. der Sonne), seine Gebete verrichtet; ein Geschäft, das er mit seinen Söhnen, den Brahmanen, gemein hat. In der dritten Hand hält er ein kupfernes Gefäs, um das Wasser in demselben aufzubewahren, oder daraus zu trinken. Es ist dies das nähmliche Gefäls, von welchem ich schon vorhin lagte, dass es das Kennzeichen büllender Brahmanen sey, die ihr Leben durchs Betteln unterhalten, und auffer jenem Gefälse nichts bey fich führen dürfen. Brahma reutet übrigens auf einem Schwan, oder einer Gans; eigentlich ist's der in den heiligen Samscrid-Gedichten berühmte Vogel Hamsa von weisser Farbe, der gegen die Gewohnheit in der vohinerwähnten Zeichnung, buntfarbig und gefleckt erscheint \*).

Bralı-

<sup>\*)</sup> Pivati a. a. O. T. 8. tab. 20. fig. 1. an der obern Seite der ersten Umwandelung des Gottes Vishnu, giebt auch eine Zeichnung des Brahma, in welcher seine vier Gesiehte an der Stirne mit einem Kränz umwunden sind. Er selbst aber sitzt im Padma, Tamara oder Lotus, hat in der einen Hand ein Buch, und um den Hals viele Rosenkränze, rings um ihn her endlich liegen noch vier andre Bücher zerstreut. Fast eben so erscheint Brahma in den Asiatick researches T. I. S. 242. Vergl. auch Niebuhrs Reisebeschreib. Th. 2. Tas. 6.

Brahma ist vermählt mit der Göttin Sarasvadi. oder der Göttin der Beredsamkeit, Harmonie und Uebereinstimmung, weil die Erde nähmlich alles nach einer gewissen; beständigen und schönen Ordnung, Regel, und nach einem solchen Verhältnisse und Maass hervorbringt. Vom Brahma haben die vier indischen Casten ihr Entstehen erhalten. Aus seinem Haupte wurden die Brahmanen gebohren, als die priesterliche und vorzüglichste Caste, welche die übrigen, wie der Kopf die anderweitigen Glieder des Körpers, durch ihre Weisheit regieren sollten. den Schultern ist die königliche Caste, oder Kshetrier entsprungen, weil die Könige gleichsam auf ihren Schultern die Last der Regierung, des ganzen Staats und ihrer Völker tragen müssen. Aus dem Bauche sind die Vajshjer entstanden, oder die dritte Caste, welche die Ackerund Kaufleute befasst, weil diese durch ihre Kenntnisse und durch ihr Gewerbe vorzüglich das herbeyschaffen, was der Bauch verlangt. Aus den Hüften oder Füßen endlich wurden die Shudras oder die mechanischen Künstler gebohren, welche durch ihre Arbeit das Reich unterstützen, und wie die Füße, gleichsam unter dem Haupte und den Schultern stehen. Dies nun, was ich bisher aus brahmanischen Schriften gesagt habe, wird durch eine undenklich alte Ueberlieferung, und durch die allgemeine und beständige Meynung der Indier bestätigt, auch als wahr, heilig und gewiss von allen vertheidigt. Auch hieraus fliesst nun ein neuer Beleg für die Behauptung her, dass die brahmanische Religion allegorisch sey, und alle ihre Sätze unter symbolischen und erdichteten Hüllen vortrage, so wie dies wieder die Meynung bestätigt, dass die indische Götterverehrung hoch ins Alterthum hinaufgehe,

Aus dem bishergesagten lässt sich's leicht abnehmen, wie wenigen Grund diejenigen haben, welche den Brahma bald zum Patriarchen Abraham, bald zu einer blossen Darstellung einer einzigen göttlichen Eigenschaft, oder der Schöpfermacht des wahren Gottes, bald zur Sonne, dann

wieder zu einem menschlichen Gesetzgeber, u. s. w. machen \*). Hingegen wird das hier bemerkte sehr gut durch eine vom Porphyrius \*\*), nach dem Bartesanes, beschriebne Statue des Brahma bestätigt, welche sich vielleicht auf der Insel Salsette, oder der Elephanteninfel befand. Niebuhr \*\*\*) hat gleichfalls aus einem Tempel dieser Insel die Zeichnung einer halb weiblichen, halb männlichen Statue des Gottes Shiva gegeben. Brahma nähmlich, Vishnu und Shiva, oder die Erde, das Wafser und das Feuer, werden zuweilen als Männer und Weiber zugleich dargestellt, und neben der Statue des Bardesanes, befanden sich auch Abbildungen der Sonne, des Mondes, der Gestirne, Meere, wie auch andrer irdischer und himmlischer Gegenstände, um dadurch anzudeuten, dass durch die Sonne, den Mond und die Gestirne, die Erde, das Wasser, die Pslanzen, ja alles zur Fruchtbarkeit gebracht werde.

<sup>\*)</sup> Die erste dieser Meynungen s. bey Postel im Commentar. ad Iezirah. Vergl. Sonnerat p. 274 der Octav-Ausgabe. Von der zweyten Meynung s. die Midtick researches. p. 243. Die Pawa. a. a. O. T. 2. Die dritte Meynung s. im Alphabet. Tib. die vierte endlich bey L'Avocat im dictionaire des hommes illustres etc.

<sup>\*\*)</sup> In leinem Buch de Styge.

<sup>\*\*\*)</sup> Reisebeschreib. Th. 2. Taf. 6.

#### S Η N

ishnu, gleichsam Gishnu, oder der Sieger, erhält im Indischen gleichfalls mehrere Beynahmen. Der erste derselben ist Naraje na. Nira bezeichnet eine Fülle. oder eine Sammlung von Wasser, Ajena aber, oder in malabarischer Mundart a jenam, bedeutet ein Anwachsen. eine Bewegung mehrerer Ding e auf einen Haufen, oder in einen Körper, die Ausdehnung einer Sache in die Länge und Breite, eine Sammlung, oder Vermehrung. Herleitung jenes Beynahmens beweißt es deutlich, dass der Gott Wishnu, ursprünglich eine Personificirung des Wassers war. Gishnu aber oder Vishnu, d. h. der Sieger ward er durch das Wasser, zur Zeit da dieses in der allgemeinen Ueberschwemmung gleichsam die Welt besiegte, bey welcher Gelegenheit Vishnu zuerst unter den Menschen und auf dieser Erde, als körperliches Wesen, in der Gestalt eines Fisches erschien.

Da diese erste Erscheinung des Vishnu, in allen brahmanischen Schriften, offenbar auf die Zeit der allgemeinen Fluth zurükgeführt wird, so kann man vier Perioden bey den Brahmanen festsetzen. Die erste, oder die Schöpfungsperiode, ist die des Brahma, als der ersten N 2

Gottheit. Die zweyte und dritte Periode, in welchen Vishnu auftritt, dauern bis auf diesen Augenblik fort, weil die Indier noch mehrere Erscheinungen dieser Gottheit erwarten. Die vierte Zeitperiode endlich ist die des Shiva, oder die Zeit der Vernichtung der Welt durch das Feuer.

Die erste Periode begreift das goldne Zeitalter oder Krdajugam, welches mit dem Brahma und Däk shen beginnt, und bis auf den König Manu den siebenten, oder bis auf den Satjavrta, einen höchst frommen Mann, welcher Vishnu aus der allgemeinen Ueberschwemmung errettete, herabgeht. Die zweyte Periode, oder das silberne Zeitalter (Tredájugam) nimmt ihren Anfang bey der Wassersluth, und endigt sich mit der Geburt des Krshna, und dem Kriege der Pandaven, zu welcher Zeit Vishnu unter dem Nahmen Krshna erschien. Die dritte Periode. Dvabarajugam, oder das eherne \*) Zeitalter, trat dreyflig Jahre nach dem Tode des Krshna ein, und wird ihr Ende erst bey der Vernichtung der Welt erreichen welche durch einen heftigen, feurigen und glühenden Wind soll bewürkt werden. Alsdenn beginnt die Periode des Gottes Shiva, als die vierte und letzte. Nach dieser wenn nun alles aufgerieben und vernichtet ist, werden aus den noch übrigen Saamenstoffen, welche in den Lotus, das Dreyeck, oder die Geburtstheile der Göttin Bhavani sollen aufgenommen werden, eine neue Welt und neue Himmel hervorgehen \*\*).

<sup>\*)</sup> Im Original Itcht, das Silberne. Anm. des. Bearb.

<sup>\*\*)</sup> Ursache der ersten Erscheinung des Vishnu, bev we'cher er in der Gestalt eines Fisches austrat, war die Aussuchung des Vedam, oder des Buchs der drey brahmanischen Gesetze, welches der Dämon Hajagriven dem schlasenden Brahma entwandt, und ins Meer geworfen hatte. Hierauf begab sich Vishnu zum frommen Manu, Satjavarta, oder dem Gutthäter, einem Könige, den er, wie gesagt, in der allgemeinen Ueberschwemmung erhielt. S. die Assatiek researches p. 230. u.

Der zweyte Nahmen des Gottes Vishnuift Krshna, oder der Schwarze. Unter diesem machte er sich bev feiner neunten Erscheinung auf der Erde bekannt, von welcher nachher foll gehandelt werden. Sein dritter Nahme Vaigunda, ist von dem Orte, oder dem Himmel Vaigundam hergenommen, in welchem er sich aufhält. Damodara heilst er ferner, weil er auf seinem Leibe das Zeichen einer Fulstapfe trug, welche ihm Tambura Må Irushī eingedrückt hatte. Auch heisst er Keshava, oder der haarigte. Seinen Nahmen Mádhava führt er als Gemahl der Göttin Má oder Leksmi. Wegen seiner röthlichen und schönen Augen, die der Lotusblume ähnlich find, erhältler den Nahmen Punnarikaksha, so wie den Nahmen Govinda darum, weil er die Govam oder Kühe hütete. und die Govastriguel, oder ein tausend sechshundert und acht Hirtinnen liebte. Garudhadhvagia heisst er ferner, weil er beym Herabsteigen aus seinem Himmel auf einem Adler, oder dem Vogel Gaerudha reutet. Wegen feiner Kleider von hochgelber Farbe, heisst er Pidambarla, und Giakravanni, wegen des Giacram oder Rädchens, auf welchem fich zwey Dreyecke befinden, und das er in feiner Hand trägt. Der Nahme Ciadurbhugia ift ihm wegen seiner vier Hände beygelegt, und da sein Nabel dem Lotus ähnlich seyn soll, wird er Patmanabha genannt. Als Feind des Giganten Madhu, gegen den er kämpfte, heilst er Madhuribu. Seine übrigen Nahmen find: Vishvambare, der alles beschützt und erhält; Gauri, der Bengale, oder der vom Ganges her ist; De-

f. Sonnerat a. a. O. T. I. Der Pater Brito in seiner Schrift De Vishnu dei incarnatione in piscem lib. 3 cap. 3. nennt jenem König, nach einer Tradition der Maduränesischen Brahmanen Tiruvaluven, und sagt, dass ernebst seiner Tochter allein dem Verderben entgangen sey. Die größere Glaubwürdigkeit aber ist auf Seiten des Buchs Bhagavadam, welches ihn Manu und Satjavrta nennt, oder man müßte denn annehmen, dass er mehrere Nahmen führe, und hier unter dem einen, dort unter dem andern bekannter sey.

vagana, der Sohn der Göttin Devagni, u. f. w. Auch heißt er Vanamali, weil er auf dem Lande, oder in den Einöde, mit einem hirtlichen Blumenkranze gekränzt gieng, und einem andern solchen Knanz am Halse trug. Diese Nahmen haben alle auf die verschiednen Gestalten Bezug, unter welchen der Gott auf der Erde erschien.

Nach der Meynung der Vishnuverehrer, bezeichnen die vier Hände ihres Gottes, seine Macht, Gerechtigkeit, Freygebigkeit und Weisheit. Vielleicht könnte man mit noch größern Rechte fagen, dass sie bloß seine Macht und große Würksamkeit bezeichnen, welche er wie das Wasser, zur Erhaltung der geschaffenen Dinge anwendet. So soll auch die Muschel oder das Blasehorn, welches er in der einen Hand hält, dahin deuten, dass er mit denselben dasjenige, was er will, aus dem Abgrunde hervorrufe, zur Erzengung bringe, und aus den Tiefen der Erde wie des Wallers schaffe. Dieser Muschel wegen aber kann man den Vishnu, weder zum Neptun, noch zur Venus machen. weil er sonst auch wegen der Keule, die er in einer Hand trägt, den Herkules, und wegen des Rades, oder Ciacra. wieder eine andre Gottheit vorstellen müsste \*). Schiklicher ist demnach die Behauptung der Indier, dass diese Muschel ein Symbol und Gefäls der Hervorbringung fey, in welchem die irdischen Dinge keimten und erzeugt würden. Eben diese Bewandniss hat es auch mit dem Lotus, welchen Vishnu in der vierten Hand hält, denn wie die Anhänger des Thales das Wasser zum ersten Prinzip der Dinge machten, so machen es die Brahmanen zum zweyten Mit seiner Keule, die Gheda heifst. Prinzip derfelben. züchtigt Vishnu die Bösen, und zerschmettert die Köpfe Darum erschien er auch so oft auf der Erde. der Gottlosen. um nähmlich die Giganten, welche die Götter und gottergebnen Leute anfeinden, auszurotten, und jene Kolzen Könige zu Boden zu werfen, von welchen die Bücher. Ge-

<sup>\*)</sup> Auch führt er in einer Hand, als rüstiger Krieger, einen Bogen.

fänge und Fabeln der Brahmanen unaufhörlich reden. Durch das Rad, oder Ciacram, welches Vishnu mit der Hand herumdreht, wird die Welt in ihrem Kreislaufe umher getrieben, welcher durch Bewegung, Erzeugung und Vernichtung erhalten wird, und dies Geschäfte der Erhaltung hat Vishnu auf sich. Auch die Tibetaner und Japonesen verehren die Muschel und den Lotus. Ja, man könnte vielleicht auch das tibetanische Mani, für das Rad des Vishnu oder Ciacram halten, da dasselbe gleichfalls in einem Kreise umhergetrieben wird. Zwar habe ich vorhin darzuthun gesucht, dass dies Mani der Lingam sey; mag es indessen dies oder jenes seyn, so hat es immer einen gleichen Bezug auf das Prinzip der Erzeugung und Vernichtung, denn auf dieses wird es auch in den Briesen des großen Lahma \*) zurükgeführt.

welcher wahrscheinlich die Erde zu verstehen ist, als eine mit dem Wasser in enger Verbindung lebende Göttin, durch dessen Befruchtung sie auch zum Ertrage geschikt wird. Die Indier nennen sie die große Mutter, weil sie ohne eigne Verminderung sich fortwahrend im Hervorbringungsgeschäfte besindet. Weiter unten soll von ihr insbesondre gehandelt werden.

Die dreyfache Krone des Vishnu, ist Zeichen seiner dreyfachen Herrschaft, nähmlich über das Meer, über die Erde, da diese das Wasser beseuchtet, und über die Wolkenregion, welche das Wasser anfüllt. Am Halse hängt ihm ein Diamant, der Causthubha mani heist, seine Ohrgehänge sind Carfunkeln, bis an den Leib aber ist er mit dem Picambaram, oder einem goldsarbnen Gewande bekleidet. Diese Farbe sieht bey allen indischen Sekten in vorzüglichem Ansehn, so, dass selbst die Büssenden dergleichen Gewänder tragen. In eben dieser bisher beschrieb-

<sup>\*)</sup> S. das Alphabet. Tibetan.

nen Gestalt, soll auch, wie die Indier erzählen, Karta, oder die höchste Gottheit, einigen Büssenden und beschaulich lebenden Leuten erschienen seyn.

Den Vogel Garudha, auf welchem Vishnu reutet, hält Sonnerat für einen Adler; die Malabaren aber verehren den Habicht, und fagen dieser Vogel sey's, auf dem Vishnu reute, und nennen ihn daher Vahenam\*). Von dem Fluge des portugisisch Minhato genannten, Raubvogels nimmt man Vorbedeutungen her, und ich habe selbst oft diesenigen glücklich preisen gehört, welchen dieser Vogel im schnellen Fluge Fischchen, die sie etwa in der Hand trugen, raubte, denn so dreust ist er in Indien.

Vishnu wird zuweilen auch in einer Hand mit einem Glöckehen abgebildet, das eigentlich ein Merkzeichen der Büssenden ist, indem es vor ihnen hergetragen wird, damit diejenigen, welche verunreinigt sind, sich zurückziehen, und ihnen den Weg frey machen mögen. Auch berühmte Sanjäsi lassen sich dies Glöckehen voraustragen, wenn sie sich von einem Orte an den andern begeben, oder baden.

Man zählt neun Erscheinungen des Vishnu auf der Erde in irdischer Gestalt. Zuerst trat er als Fisch auf, dann als Schildkröte. In dieser letztern Gestalt unterstützte er die Welt, und errettete sie vom Untergange, der ihr bey dem heftigen Kampse der Götter Dévaguel gegen ihre Feinde Asurer, welche ihnen die himmlische Speise entreisen wollten, drohte. Hierauf erschien er als Schwein, um die in die Erde vergrabenen Füse des Gottes Rudra aufzusuchen. Zum vierten Mahl kam er halb als Löwe, halb als Mensch (Marasinham) auf die Erde herab, um den Riesen

<sup>\*)</sup> Dieser Vogel heisst bey den Indiern der Herr der Vögel, und wird als goldfarbig oder röthlich bezeichnet.

Riefen Irania zu todten, welcher, stolz gening, lich erkühnte, die Götter, und gottergebnen Menschen, vorzüglich aber den Pergaladen, einen Verehrer des Vishnu zu verfolgen und anzufeinden. Das Blut dieses Riesen soll Vishnu getrunken haben. Hierauf erschien er unter dem Nahmen Vamana als Brahmane und strafte den König Mahaveli Shacravati; diesen nähmlich stiess er in die Unterwelt herab, aus der er alljährig nur im Monate August hervorgehen darf. Daher feyern die Malabaren um diese Zeit auch, acht Tage hindurch, zur Ehre des Vishnu, das mit Fasten verbundne Fest Onam, an welchem sie neue Kleider anziehen, und gewisse Kämpfe, gleich festlichen Spielen, anstellen. Hier kämpfen sie mit Bogen, Pfeilen und andern Waffen gegen einander, so, dass einige von ihnen getödtet, mehrere aber verwundet werden. diese Zeit soll Vishnu herabsteigen, und die Welt von der Nähe aus beobachten, ob alles gehörig zugehe, und Früchte in erforderliche Menge vorhanden seyen, oder ob es im Gegentheil an irgend einer Nothwendigkeit des Lebensunterhaltes fehle. In andern Gegenden Indiens, foll das vorhinerwähnte Fest, im November gefeyert werden.

Die sechste, siebente und achte irdische Erscheinung Vishnu's geschah in der Gestalt Ramen, und zwar zum ersten mahl, um die bösartigen Könige Ragiaputrer zu strafen; zum andern mahl, um den Riesen Cartavirtargunen zu tödten, welchen er mit einer Flugschaar zerstelnitt, so dass er aus den zerstückelten tausend Armen desselben, ganze Knochenhausen aufschüttete; zum dritten mahl endlich um den Riesen Ravana, den König der Insel Ceylan, zu besiegen und ihn seiner Herrschaft zu entsezzen. In diesem Kriege kamen auch die beyden Brüder Ravana's, Kumbhacarnen und Vibhishmen, ganz vorzügliche Kämpser, um's Leben. Nach diesem Siege durchreisete Vishnu, als er seine Gemahlin Sida wieder erlangt hatte, die Welt. Die neunte irdische Erscheinung des Vishnu geschah in der Gestallt Krshna's.

Aus dem allen nun leuchtet's ein, dass Vishnu urg sprünglich das Wasser darstelle, dessen Kraft man zuerst beys der allgemeinen Ueberschwemmung kennen lernte, und das man daher unter allegorischen Dichtungen, oft als eine Gottheit auf der Erde erscheinen ließ, sey's nun zur Beförderung des Guten, oder zur Erhaltung der Welt, oder zur Ausrottung des Bösen, welche gleichfalls zu dem Erhaltungsgeschäfte Vishnu's gehört. Hier sind also nicht allein Allegorie und mythische Philosophie, sondern vielleicht auch historische Weltbegebenheiten, oder insbesondre indische Ereignisse, aufzusuchen.

Von den Handlungen und Erscheinungen Brahma's, in Bezug auf die Welt und ihre Bewohner, erzählen die Schriften der Brahmanen nichts, oder doch nur wenig. So heifst's z. B. dass ein Dämon dem Brahma, als dieser schlief, die Bücher des Gesetzes entwendet habe, welches andeutet, dass zwey Jahrtausende hindurch vor der Ueberschwemmung, das Menschengeschlecht verdorben gewesen. und die Welt gleichsam veraltert sey. Aber mit der Ueber-Ichwemmung erwacht; fo zu fagen; alles aus dem Schlafe, und alles wird in Bewegung gesetzt. Itzt kommt das Böse, wie das Gute, und Strafen, wie Belohnungen in Es belohnte der Mühe wohl, Vishnu's ir-Betrachtung. dische Erscheinungen genauer zu untersuchen, auf die verschiednen Gestalten, welche er dabey annahm, auf die Zeiten und Oerter, in und an welchen er erschien, und auf seine Handlungen zu merken, ja endlich, nach Hinwegräumung aller allegorischen Einkleidungen, durch welche doch auch schon itzt manches historische Licht hervorschimmert, wo möglich, gewisse Zeitläufe und Begebenheiten genauer zu enthüllen. Indien, ein so altes Land. hat der mancherley alten Ueberlieferungen, Sysieme, Sekten, philosophischen Meynungen, Religionsarten, Sitten und Schriften so viele, dass es ein Wunder wäre, wenn es nicht auch an historischen Begebenheiten im Alterthume, eine Menge hätte. Nimmt man dazu noch die Hartnäckigkeit der Brahmanen, und die Ausdauer der Indier überhaupt,

für ihre alte Gottesverehrung; ihre angestammten Kenntnisse, Gewohnheiten und Ueberlieferungen, für die sie eher sterben, als ihnen etwas vergeben würden: so muss unsre Erwartung natürlich noch höher gespannt werden. Ursache genug, den Beginn dieser Nachforschungen weiter zu verfolgen \*).

<sup>\*)</sup> Vom Vishnu f. mehr in den Afiat. research. in Georgii Alphai bet. Tibet. bey Sonnerat a. a. O. und andern.

# $S H I \dots V_c A$

Wie Brahma der Erzeuger, und Vishnu der Erhalter aller irdischen Dinge war, so gilt Shiva bey den Brahman en als Vernichter derselben, welches sie zusammen durch das einzige Wort Srshdistidisamharam, d. h. Erzeugung, Erhaltung, Vernichtung, ausdrücken. Nach der Meynung vieler Brahmanen, sind dies eigentlich Attribute des Karta, oder des höchsten Wesens, und Symbole derselben sind dann die Erde, das Wasser und das Feuer oder die Sonne, als dritter, größester und mächtigster Gott der Indier.

Shiva hat gleichfalls mehrere Beynahmen. So heisst er Isha, Herr; Pashubadi, der Herr oder Gemahl des Stiers, daher noch gegenwärtig die Verehrer dieses Gottes, den Nahmen Govamsuámi, oder Gòscámi, d.i. Herren der Kühe, erhalten. Hier ist zu merken, dass Pashuzugleich einen Stier und eine Kuhandeute. Shiva reutet gewöhnlich auf einem Stier, und bey Niebuhr\*)

<sup>\*)</sup> Seiner Reisebeschr. Th. 2. Tas. 6.

erscheint männlich und weiblich, als Hermaphrodit oder Arthanári, wie ihn die Brahmanen nennen. Denn dass diese Gestalt keinen andern andeutet, ist aus den Attributen, die sich bey ihr besinden, so wie aus dem Stiere, welchen er mit der Hand berührt, deutlich genug.

Ferner heist Shiva \*), auch Ishvara, der Herry Ishana, mit gleicher Bedeutung. Ishani, die Gebieterin, ist der Nahme der Göttin Bhavani, einer Gemahlin Shiva's. Vielleicht ist sie die ägyptische Isis, deren Nahme aus Isha, Isa, oder Isani verunstaltet ist \*\*). Shiva heist auch Mahadeva, der große Gott; Maheshvara, der große Herr; Rudra, der Thränenerwecker; Shuli, der den Dreyzack führt; Shangra, der Furcht erregende; Ciandrashégara, der den Mond auf dem Haupte trägt. Von diesem Nahmen des Shiva schreibt sich die Sitte einiger Verehver dieser Gottheit her, eine Abbildung des Mondes an der Stime zu tragen, woraus wiederum zu vermuthen ist, dass die Hörner des Apis den Mond, die Scheibe zwischen denselben aber die Sonne vorstelle.

Ein andrer Nahme Shiva's, ist Guirisha, der Herr der Berge, oder des Berges \*\*\*). Auch wird er ge-

<sup>\*)</sup> Shi va Bezeichnet das Gute.

<sup>\*\*)</sup> Der Verfasser nähmlich hält den Shiva für den ägyptischen Apis, der, wie bekannt, als Stier gebildet wird, und zwischen den in Mondgestalt gebognen Hörnern, eine Sonnenscheibe trägt. Daher, sagt unser Vers. bezeichnet diese Abbildung die Sonne, den Mond, und den Stier, oder die Kuh, als Symbol der Erde, drey Gegenstände des indischen sowohl, als ägyptischen Religionsdienstes.

Anm. d. Bearb.

<sup>\*\*\*)</sup> Hierüber fagt der Pater Constantinus in seiner öfter angeführten Handschrift: Vna giornata di cammino distante della eittà di Batagao vi evu granda monte detto Hemaloe (besser Himala, der kalte Berg) abitazione, e luogo di contemplazione di Maha-

nannt, Bhudesha, Herr der Dämonen, Gespenster, bösen Geister; Mardhjugeja, der Sieger über den Tod;
Mardha, der hartnäckige, streitbare, der Krieger; Virubaksha, der Gott mit ungestalteten, surchtbaren Augen;
Kabalabrl, der schaurige, in die Höhe gerichtete, Haare hat;
Vamadeva, der von einem dicken, zusammengepressten, fast
Pygmäenartigem Körper ist; Trilocena, der dreyäugige;
Shastava, der Rächer; Sarvagna, der allwissende, weil
er mit seiner Einsicht und Weisheit alles erkennt, mit seinem dritten, in der Stirne besindlichen Auge, alles sieht,
alles Gute und Böse bemerkt, und das erstere dann auch
belohnt, das letztere aber bestraft. Dem zu folge pslegen
sich einige Shivaniten auch ein Auge vor die Stirne zu
mahlen.

Schlüßlich find nun noch folgende Nahmen dieser Gottheit zu bemerken: Nilohida, der ein rothblaues Geficht hat; Hará, der Vernichter; Triburándaga, der drey Städte oder Gegenden, nähmlich den Himmel oder die Wolkenregion, die Erde, und die Unterwelt, bewohnt; Vjomaguésha, der Herr der Wolkenregion; Vrshadvagia, der Hervorbringer des Regens und Ungewitters; Bhima, der furchtbare, schreckliche; Bhava, der erzeugende, u. s. w. Alle diese Nahmen nun sagen die Indier an ihrem Rudraksham oder Rosenkranze mit Ehrfurcht her, und darin bestehen ihre täglichen Gebete, daher man auch so oft Tibetaner und Indier mit solchen Rosenkränzen abgebildet sieht \*).

déva e de Paradi sua moglie. Il sagre surne detto Bagmadi che scorre tra Batagao e Catmandu e di acque sante, che levano ogni marchia di peccato. S. de L'He's Carte zwischen dem 25. und 30 Grad der Breite, neben Pattan, auch die Asiat. research p. 248

<sup>\*)</sup> Sollte demnach nicht alles, wenigstens das, was man aus diefen Rosenkränzen, für Manichäismus oder verunstaltetes Christenthum in Tibet und Indien ansah, irrig dafür gehalten seyn?

Sind alle jene Eigenschaften und Attribute des Shiva in einem Bildnisse vereinigt, so entsteht daraus natürlich ein furchtbares Ungeheuer\*), aber auch einzeln finden sie sich, und an ihnen ist man denn im Stande, diese Gottheit zu er-So reutet Shiva bald auf einem Stiere, bald strömt der Ganges aus seinem Haupte hervor; bald hält er einen Dreyzack, bald Schlangen in der Hand; dann schleudert er Blitze, ist mit Todtenschädeln umgeben, schlachtet mit einem Beile oder Degen Kinder hin, ist mit mancherley Waffen, einer Keule, einem Degen oder Beile versehen. hat einen Rosenkranz an sich, und wird bald mit mehrern Händen dargestellt, bald mit einem einzigen Lingam, der auf ein Joni oder weibliches Geburtsglied gestellt ist, und sich kegelförmig erhebt. Welchen Bezug diese Abbildungen haben, wird man leicht bemerken bey der Vorstellung, dass Shiva die Sonne, als sitzend auf der Erde oder einem Stier, dass er Erzeuger und Vernichter ist, Rächer der Vergehungen, und Richter der Körper sowohl, als der Seelen der Verstorbnen; er ist Herkules und der donnernde, wie der blitzschleudernde Jupiter; ja, er ist endlich das Feuer, welches, wenn es mit Brahma'n oder der Erde, und mit Vishnu'n oder dem Wasser zusammen würkt, vorzüglich durch seine Wärme die Dinge erzeugt. · Daher rührt nun die brahmanische Erzählung, dass Shiva einst seinem Bruder Vishnu beygewohnt habe, aus welchem Beyschlafe denn jenes Ungeheuer, der Lingam entstanden sey, als Symbol der Natur oder der Göttin Shakti, welche ihre Erzeugungen durch Wärme und Flüssigkeit bewürkt. Dies ist die Ursache, warum der Lingam hin und wieder auf einem Joni ruhend in Hainen aufgestellt wird, und nach einer allgemeinen und alten Ueberlieferung bey den Indiern, so eine Abbildung der Schamtheile des Gottes Shiva und seiner Gemahlin Bhavani.

<sup>.\*)</sup> Eine folche Abbildung S. auch im Alph. Tibet.

oder seines, in ein Frauenzimmer umgewandelten Bruders Vishnu, darbietet.

Die schon im Alterthume berühmten Anhänger, und Verehrer des Shiva, sind itzt in Indien unter die Nahmen Gosami, und Jogui bekannt, heisen aber bey uns gewöhnlich Fakirn.

### S A R A S V A D I.

Sarafvadi, die Gemahlin Brahma's, führt auch den Nahmen Brahmi, d. i. Wissenschaft, durch welchen sie zugleich auch als die Gemahlin jenes Gottes charakterisirt wird. Es scheint demnach, dass die Brahmanen ihrem Gotte, zur Hervorbringung der Dinge, die Wissenschaft oder Einsicht, als Frau, angedichtet haben. Ihre übrigen Beynahmen sind diese: Bharadi, die Geschichte, oder Göttin der Geschichte; Bhasha, die Sprache, Mundart, oder die Göttin der Sprachlehre; Ghi, die Stimme, das Wort, der Ausspruch, oder die Göttin der Beredsamkeit; Vakervani, die Lenkerin der Sprache oder Wörter; Sarasvadi, die Bewürkerin der Harmonie, des Verhältnisses, der Uebereinstimmung.

In dem hier gegebnen Bildnisse der Göttin, hat sie eine länglichte Mütze auf dem Kopf, und vor der Stirne das heilige Zeichen. In ihren vier Händen hält sie einen eisernen Griffel, um mit demselben auf Palmenblätter, die sie gleichfalls in den Händen hat, zu schreiben. Ferner die Abbildung eines Hirschen, in welcher Gestalt nähmlich Brahma sie in Leidenschaft sezte und ihr beywohnte.

Endlich hält sie in ihren Händen auch ein Messer. oder eine Axt, mit der sie die Palmblätter von den Zweigen ablöset und beschneidet. Auf andern Bildnissen hält sie in der einen Hand bloss den Griffel, die andre Hand hängt herab, und schließt sich ans Bein an. Immer aber erscheint sie mit entblößtem und vollem Busen, wie wenn sie denen, welche sich ihr nahen, und sie verehren, im Ueberslusse Milch darreichen wollte. Ueber den Schultern trägt sie einen Gürtel, wie ihr Vater und Gemahl Brahma, welches auf die Fähigkeit und das Vermögen deutet, die Wissenschaften zu lehren, und die Menschen zu unterrichten. Bey den Nepalensern hält diese Göttin in der einen Hand den Lotus, in der andern ein Buch, in der dritten einen Rosenkranz, und in der vierten endlich ihren Griffel. einst einen sehr ergebnen Diener, Nahmens Kálidása gehabt, und ihm seiner treuen Dienste wegen, zur Belohnung das Geschenk der Beredsamkeit ertheilt haben. Gelehrten find alle zu ihrer Verehrung verpflichtet, und müssen ihr opfern. Ja sogar die Könige bringen ihr ein öffentliches Opfer dar, und dieses heisst Sarasvadipugia. Uebrigens hat es auch nicht an Leuten gefehlt, die diese Göttin für die Sara hielten, so wie Brahma ihnen für den Abraham gilt.

## L A E K S H M L

ie Göttin Laekshmi ist die Gemahlin Vishnu's, und die zweyte unter den sieben Göttinnen, welche die Indier Sapta mádara, oder die sieben Mütter nennen. sie hat der Beynahmen mehrere; z. B. Shri, die beglückte, glückselige; Laekshmi, die schöne, wohlgebildete, denn Lackshmjam ist die Schönheit; Padmaleja, die Da fich die Lotusblüthe beym Bewohnerin des Lotus. Aufgange der Sonne öfnet, bey ihrem Untergange aber wieder schliesst, und da sie ein Symhol der Natur ist, welche durch Wärme und Feuchrigkeit die Dinge erzeugt, so wird diese Blüthe fast bevallen asiatischen Nationen, wie ein weiblicher Empfängnisstheil betrachtet, welcher den Samen von der Sonne und den Planeten aufnimmt, ihn zur Reife bringt, hervorsprossen macht, und ihm seine vorige Existenz und Gestalt wieder giebt. Daher auch die Aegyptier fogar die Sonne als einen Jüngling im Lotus vorstellen, so dals sie durch dieselbe zu ihrer Reife zu gelangen, und stärker zu werden scheine. \*)

<sup>\*)</sup> S. den Plutarch de Iside.

Ferner heisst diese Göttin Padmå oder Patmá, die Lotusblüthe oder Nymphäa; Hariprija, die Geliebte des Gottes Vishnu; Indrá die Sinne erregende; Logagenani und Logamada, die Gebährerin der Welt, und die Mutter der Welt; Må, die große; Ramá, die frohe; Mangaladévadá, die Göttin des Glücks; Kshirasa, die liebliche.

Diese Göttin wird sitzend abgebildet, und hältin beyden Händen eine Lotusblume. Bald hat sie eine kegelförmige, bald eine herabgeschobne Mütze, zuweilen aber sind auch ihre ungeordneten, einfachen Haare auf dem Scheitel zurükgebunden. An der Stirne führt sie die heiligen Lingamzeichen, und ihr Busen ist entblößt. Dies ist die gewöhnliche Gestalt der Göttin, wie man sie in den indischen Tempeln und an den Mauern abgebildet fieht. Aber im Mufeum des Cardinals Borgia zu Veletri befindet sich eine andre Abbildung der Göttin Laekshmi, wie ich fie sonst nie sah. In dieser Zeichnung ist die Göttin stehend, mit einer in Kegelgestaltslich erhebenden Mütze, entblößter Bruft, und bis auf den Unterleib herab unbedeckt dargestellt. Ueber den Schultern trägt sie einen hängenden Sack, den sie vor der Brust mit beyden Händen offen hinhält, wie wenn sie die Geschenke der Natur und der Erde aus demselben herausschütten wollte. Sonst trägt sie auf ihren Händen auch wohl ein kleines Kind, dem sie die Brust zum saugen darreicht. Zuweilen ist diese Göttin wieder als ein schönes Mädchen vorgestellt, das im Lotus sitzt, und dann ist sie mehrentheils bekleidet, und mit dem schönsten Geschmeide ausgefchmückt. Ihr ist der Mavabaum, oder indische Mangueira, welchen in Menge die sogenannten Mangaäpfel trägt, und das Blatt dieses Baumes heilig, daher sich die Brahmanen auch eines Zweiges von demfelben, zur Aussprützung des Weihwallers bedienen. Auch der Lotus ist ihr geweiht, weil er gleichsam ihr Wohnsitz ist; doch fagt man auch wohl, sie halte sich in den Mäulern, dem Eüter und unter dem Schweife der Kühe auf.

Laekshmi scheint auch die Schutzgöttin des nächtlichen Feuers zu seyn, denn ihr zu Ehren wird an jedem
Abende Feueraufbewahrt, und das Haus wird höchst glücklich gepriesen, in welchem unablässig eine Lampe, oder sonst
irgend ein Feuer, zu Ehren dieser Göttim vorhanden ist und
brennt. Wenn Reis gekocht wird, wersen die indischen
Frauen einige Körner davon ins Feuer, opfern dadurch dieser Göttin, und rusen sie dabey an. Frauenzimmer die sich
die Schönheit oder Söhne wünschen, empfehlen sich ihr,
überhaupt wird sie von allen Indiern verehrt. Die besondern Anhänger Vishnu's nennen sie die große Mutter.
Sollte übrigens diese Göttin Laekshmi oder Shri nicht
die Ceres der Alten seyn.\*)?

Aus dem bisher gesagten, wird man sich nun auch manchen Gebrauch erklären können; z. B. dass man zu Ehren dieser Göttin eine Lampe mit sieben Flammer anzunde, oder einen Leuchter mit sieben Lichtern ausstelle; dass man Münzen mit dem Bildnisse der Göttin auspräge, welches man vor der zu leistenden Zahlung, durch Anlegung an die Augen oder den Mund, vorher anbetet; warum man Abends das Licht der Lampen mit erhobnen Händen begrüßt; warum dies auch bey einer ehelichen Verbindung geschehe; warum unfruchtbare Weiber, und Buhldirnen dies hingegen nicht thun; warum man die Kühe verehrt; warum man mit Kuhunrath sein Haus ausstreicht; u. s. w.

<sup>\*)</sup> Was der Verf. hier mit vieler Beredsamkeit dafür ansührt, dass Shri keine andre Göttin als die Ceres seyn könne, habe ich weggelassen, weil diese Vergleichungen manche Wahrscheinlichkeit, aber schwerlich einige Wahrheit haben, und weil ich meinem Plan und den Umständen gemäß, den Raum für historische Angaben sparen musste. Mag aus diesen denn conjecturien wer Lust hat, und soviel er immer nur will. A. d. Bearb,

# PARVADI ODER BHAVANI.

Diese Göttin hat, wie alle übrige indische Gottheiten, der Nahmen viele. So heist sie Vmá, die Gebieterin; Parvadí, die Herrscherin der Gebürge; Kartjajani, die Schöpferin, Bewürkerin; Gauri, die vom Ganges, oder aus Bengalen her ist; Rudrani, die Thränenerregende; Shivá, die gute; Bhavani, die Existenz verleihende, die Gebährerin; Sarvamangala, die allgemeine Glückseligkeit, das allgemeine Vergnügen; Ishvari, die Gebieterin; Maheshvari, die große Frau; Hajmavadi, die Beherrscherin, oder Bewohnerin des Berges Himala oder Meru; Shakti, die thätige, würksame Kraft; Kali, die schwarze, dunkle, schwarzbraune; Bhagavadi, die heilige, glükliche.

Zuvörderst läst sich aus allen diesen Nahmen der Göttin so viel folgern, dass sie den Mond oder die Isis, die Natur, oder irgend eine beym Erzeugen und Hervorbringen würksame und thätige Kraft, darstelle. Sie ist der Mond; weil sie die Gemahlin des Shiva oder der Sonne seyn, und mit dieser die irdischen Dinge hervorbringen soll. Sie ist aber auch die Natur, weil sie die Hervorbringerin aller Dinge heisst, die durch sie, unter Mitwürkung der Sonne, ihr Daseyn erhalten. Daher wird nun auch das

Erzeugungs- und Hervorbringungsgeschäfte, von Seiten der Sonne, durch den Lingam oder das Geschlechtsglied des Gottes Shiva, von Seiten des Mondes aber, durch ein Joni, oder den Geschlechtstheil der Göttin Bhaváni, symbolisch dargestellt. In so fern nun diese Göttin schön und lieblich, aber auch schwarz und trauernd heist, könnte man sie eine andre Proserpina nennen.

Für's andre leuchtet aus diesen Nahmen der Göttin ein, dass, so wie Shiven oder Rudren der Vernichter und Wiedererzeuger, oder umgekehrt, der Erzeuger und Vernichter ist; so auch Parvadi oder Bhavani seine Gemahlin, zugleich Hervorbringerin und Vernichterin sey. Man muss sie also unter einer zwiefachen Gestalt betrachten. Als Vernichterin heißt fie die Thränenerregende, die schwarze oder die Rächerin, die heilige oder Tugendgebietende. die Gebieterin, und die Göttin vom Ganges her, weil sie nähmlich über die Seelen derer Gericht hält, welche, nachdem sie im Ganges abgewaschen und entsündigt sind, ihren Geist aufgeben. Unter dieser Gestalt wird sie in den meisten Tempeln verehrt, und hier erscheint sie denn mit weitgeöfneten, furchtbaren Augen, einem schwarzen Gesichte, und mit langen, hervorragenden Zähnen. Zwey Elephantenzähne hat sie statt der Ohrringe, und ihre Haare, die zuweilen mit Schlangen durchwunden find, starren gleich Pfauenfedern in die Höhe. Bald wird sie mit sechzehen. bald mit acht Händen und Armen abgebildet. In diesen hält sie ein Schwerd, einen Dreyzack, zwey Schüsseln zum Auffangen und Trinken des Blutes, einen länglichen oder zurückgebognen Spiels, ein scharfes eisernes Rad, ein großes Messer, und eine Keule oder Ciacram. Ja endlich reutet sie auf einem höllischen Pferde, das Pishasha heisst. Alle diese Attribute sind allegorisch, und bezeichnen die Göttin Parvadi als Rächerin des Bösen, und Vernichterin der Gottlosen, als zürnend auf das Unrecht, und als unerbittliche Richterin. In diesem Bezug heisst es auch von ihr, dass sie aus dem feurigen Auge Shiva's, das er mitten in der Stirne hat, gebohren sey. Eben so erhält sie unter die

ser Gestalt noch die Nahmen Bhadrakali, Gaengadevi, Komari; beym Volke aber heist sie Ama, Mariatala, Dürga und Pagòdi. Amaria ser veri, Amari

Die Indier glauben, daßes diese Göttin sey, welche zur Züchtigung der Menschen die Blattern unter sie sende, mancherley Krankheiten über sie werhänge, und dämonische Besitzungen in ihnen veranlasse. Doch gehen diese ihre Züchtigungen nur auf das gegenwärtige Leben; der Tod, und die nach demselben eintretenden Strasen sowohl, als Belohnungen, schreibt man ihrem Gemahl und Vater Shiva zu. Diese Göttin lässt sich mit keinen andern Opfern gnügen, als blutigen, daher ihr vor Alters sogar Menschen hingeschlachtet wurden, itzt aber werden ihr nur noch Hähne, und zuweilen, doch seltmer. Stiere geopsett.

Das ihr zu Ehren verordnete Fest Nebal, wird in Bengalen, auf der malabarischen und Coromandel-Küste, mit großer Feyerlichkeit begangen. Uebrigens ist's unmöglicht alle die mannigfachen Erzählungen beyzubringen. welche in Bezug auf die Göttin Parvadi, in Indien erformen find, und im Schwange gehen. Genug, sie laufen alle davauf himaus, diele Göttin als Züchtigerin der Menfchen, durch ihr irdisches Leben, darzustellen. Von der Art und Weise, wie die Indier sich und ihre Söhne zuwei-Ien unter den Rädern des Triumphwagens hinzuopfern pflegen, auf welchem das ungestaltete Bildniss der Göttin Parvadi, bald unter einer, bald unter der andern Gestalt. umher gefahren zu werden pflegt, hat Sonnerat geschrieben, doch irret er, wenn er dielen und andre Gebräuche. oder ähnliche Folgen des Aberglaubens, für ächt indisch und brahmanisch hält.

Doch, wie ich schon vorhin bemerkt habe, so sind, nach der Lehre der Brahmanen, Shiva und seine Gemahlin Bhaváni, nicht nur Vernichter, sondern auch Erzeuger der Dinge, und daraus wird's erklärbar, wie der Ganges, als Symbol der Fruchtbarkeit und Erzeugung, vorgeblich

geblich aus dem Haupte des Shiva foll entsprungen seyn. und wie dieser Gott noch itzt bey den indischen Weisen. Gangadharam, oder der Träger des Ganges heisse. So sagt auch der indische Dichter Pacunar, welcher sich genau an die alten brahmanischen Sagen hält. dass die Gestirne, Blumen, Bäume, ja endlich die ganze sichtbare Natur, aus dem Saamen des Gottes Shiva, den diefer überall verbreitet hatte, hervorgegangen sey. Eben daher leitet man auch die Macht und Kraft des Shiva Lingam, welcher, nach dem eben genannten Dichter, nicht minder als das Dreyeck, Joni, oder die Bärmutter. eine Gottheit ist, nähmlich eine Gottheit der Natur. in Bezug auf die Hervorbringung der Dinge. Ich gebe hier Pacunar's eigne Worte: "Auf dem goldnen Berge Cailasam, Mahameru, oder Sumeru, der Wohnung des Gottes Ishvara oder Shiva, befindet fich eine Ebne, und in derselben ein viereckigter Tisch, mit neun kostbaren Steinen geschmückt. Mitten auf diesem Tisch ruht eine Lotusblüthe, die Padma oder Tamara heisst, und in deren Mitte fich das Dreyeck, die Quelle und der Ursprung aller Dinge, zusammt dem Shiva Lingam, Das Dreyeck ift das Haus und die Wohnung des ewigen Gottes Lingam, wie es denn selbst, als solches, ewig ift."

Diese hier genannten Dinge sind, wie auf einem Throne, über einem, aus kostbarem Stein versertigten Löwen, aufgestellt, und das Geheimniss, welches sie in sich schließen, ist so erhaben, dass es Niemand unter den Menschen, selbst keiner der himmlischen Geister, zu ergründen und zu deuten vermag. In Rücksicht auf dieses Geheimniss der Hervorbringung der Dinge nun, heisst diese Göttin, Bhavani, oder die Göttin, welche das Daseyn verleiht \*); ferner, die Schöpferin und Bewürkerin,

<sup>\*)</sup> Sie könnte vielleicht mit der Venus der Griechen in einen Vergleich gestellt werden.

die große Herrscherin, in Bezug nähmlich auf die Natur; die Lenkerin des Thau's und der Feuchtigkeit, in so fern sie aus dieser letztern die Dinge hervorbringt; ferner, das allgemeine Vergnügen, oder die allgemeine Glückseligkeit, weil diese aus der Natur und der Erzeugung hervorgeht. Ja, endlich heisst diese Göttin auch Shakti, d. i. eine das Daseyn und die Hervorbringung bewürkende Macht oder Kraft.

Wenn diese Göttin Shakti nun, als gegenwärtig im ersten Augenblicke der Schöpfung des vor ihr schon da gewesenen Gottes Ishvara, dargestellt, und in einem Gespräche mit diesem letztern aufgeführt wird, so kann dies auf eine zwiesache Art verstanden werden. Entweder nähmlich, redet Ishvara oder der Gebieter seine Macht und Kraft an, ertheilt ihr Besehle, und erhält von ihr eine Folge leistende Antwort; oder Ishvara als Schöpfer, redet die Natur, als Hervorbringerin der Dinge an, worauf diese ihm ein nachgebendes Om, d. h. es geschehe, oder wohl, so sey's, erwiedert \*).

Aus dieser Idee von einer unablässig hervorbringenden Natur, ist eine Menge indischer Erzählungen entsprungen, z. B. dass Parvadi oder Bhavani tausend und mehr Jahre, mit dem Gotte Ishvara in beständiger Verbindung lebte; dass Shiva sie immer mit sich, und zwar auf seinem Haupte trage; dass diese Göttin nichts anders sey, als der berühmte Gangessluss, in dessen Gewässern hinzusterben und zu ersticken, nichts anders heisst, als entsündigt und in die ersten Naturstosse aufgelösst werden, damit nachmahls die Seele und der Körper, noch reiner und unbesteckter, auf's neue von der Natur könne hervorgebracht werden. So, und nicht anders, sind diese brahmanischen Mysterien zu erklären.

<sup>\*)</sup> Doch kann diese Unterredung auch auf die Sonne als Shiva, und auf den Mond als Parvadi, bezogen werden, da sie denn ähnlichen jüdischen Dichtungen entsprechen würde.

Wenn Parvadi ferner die Tochter eines Königes der Gebürge heißt, und die Berge zwischen Tibet und Indien, als der Wohnort ihres Stammes angegeben werden: so ist dies gleichfalls Allegorie, die darauf hindeutet, dass Parvadi, Shakti oder Bhàvani, die Gemahlin des höchsten Gründers der Natur, oder mit andern Worten, der Mond im Verhältnis zur Sonne sey.

Uebrigens wird diese Göttin jährlich einmahl, in festlichen Aufzuge, und unter dem Zuströhmen einer Menge von Menschen, von den Brahmanen, im Meere oder in einem Flusse gebadet.

### TRIMURTI,

die indische Dreyeinigkeit.

Wir haben zuerst zu einerrichtigen Einsicht in diesen Gegenstand, die Bedeutung des Nahmens Trimurti zu entwickeln. Tri bedeutet im Samscrid Drey, Mürti aber eine Person oder einen Körper\*). In einem Gebete, welches die Brahmanen an den Gott Shiva, Ishvara, Mahadèva oder Rudra richten, reden sie ihn auf folgende Art an: "Gott Bhag aván (d. i. Shiva), der du den Reuigen, was sie wünschen, ertheilst, dir sey Anbetung! Dir, der ersten Person, dem ersten Körper, sey Anbetung! Anbetung sey dir, du Träger des Ganges!" In diesem Stossgebete also wird Shiva, der mit zu der indischen Dreyeinigkeit gehört, ein Körper, oder eine Person genannt, Trimurti bezeichnet daher nichts andres, als drey in eine gewisse Einheit zusammengefügte Körper oder Personen, und diese sind Brahma, Vishnu und Shiva.

<sup>\*)</sup> Hanxleden sagt in seinem Worterbuche: Murti pessoa, que explica o por Shariram (Körper), assim chama o a sua falsa trindade trimurti.

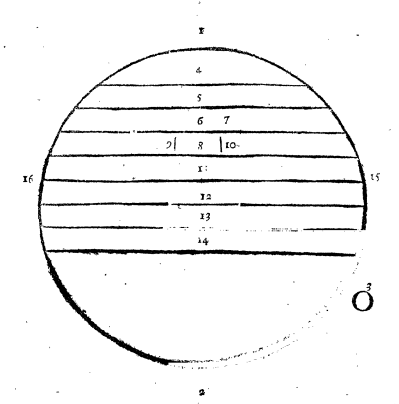
Diese drey Gottheiten sind, nach der Sage brahmanischer Weisen, entweder aus der Pslanze der Bananafeige, als dem Symbol der Fruchtbarkeit, erzeugt und gebohren, oder aus dem Dreyeck, dem Prinzip aller Dinge; aus dem Joni, d. i. aus der Bärmutter der Göttin Bhaváni, oder der Göttin der Natur, welche das Dreyeck abbildlich darstellt; aus dem Lingam, einem andern Prinzip und Symbol der Erzeugung, oder endlich aus dem Lotus, dem Produkt der Wärme und Feuchtigkeit, als einem noch andern Symbol der Fruchtbarkeit und Erzeugung, wegen der Aehnlichkeit, die es mit einer Bärmutter hat, daher diese drey Götter auch oft, als mitten im Lotus sitzend, abgebildet wer-Zur Gemahlin, und zugleich auch zur Mutter haben diese drey Brüder die Göttin Shakti, oder die Göttin der Macht; insbesondre aber ist sie die Gemahlin des Shiva, Mah à dèva oder des großen Gottes, d. h. der Sonne oder des Feuers, weil dieses Element mächtiger ist, als die übri-Demnach also ist Shiva oder das Feuer, Brahma oder die Erde, Vishnu oder das Wasser, auf das genaueste mit der Macht oder Kraft verbunden, ja sie selbst sind Kräfte, Brahma nähmlich in Bezug auf die Schöpfung, Vishnu in Rücklicht auf die Erhaltung, und Shiva in Rücklicht fowohl auf die Erzeugung, als auf die Vernichtung. Daher jener indische Ausspruch: "Schöpfung oder Hervorbringung, Erhaltung oder Regierung, Erzeugung und zugleich Vernichtung."

Es sind dieses also, wie man aus allem sieht, drey symbolische oder allegorische Gottheiten, wie die Göttin Sarasvadi, d. i. Weisheit, oder Göttin der Harmonie, die Gemahlin Brahma's. Man erzählt von diesen Göttern auch, dass sie einst in Frauenzimmer verwandelt, mit einander Söhne gezeugt hätten, und ihrem Geschlechte nach überhaupt, männlich sowohl als weiblich wären, wie wir dies schon vorhin vom Shiva insbesondre gesagt haben \*).

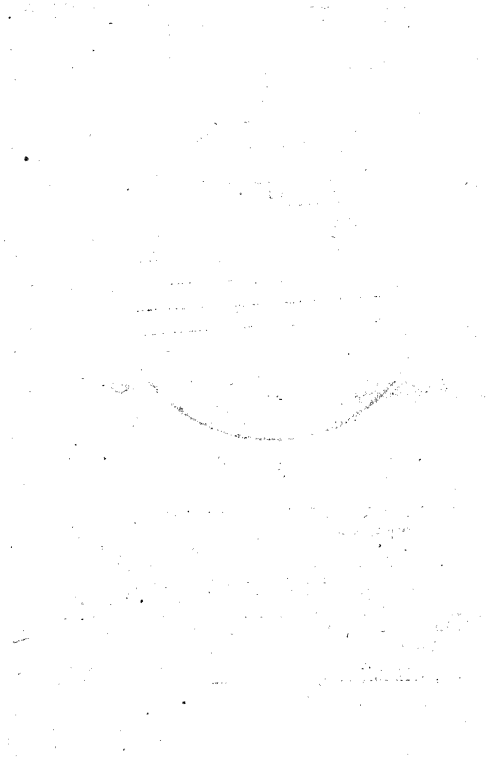
<sup>\*)</sup> S. von einer solchen Statue des Brahma den Porphyr. in seinem Buche De Styge, und den Shiva bey Niebuhr, Th. 2 Tas. 6.

Nehmen wir diese ganze Theodicee von der allegori-schen Seite, so werden wir uns nicht nur das bisher gesagte deutlich machen können, sondern wir werden auch im Stande seyn, uns so manches andre zu erklären, z. B. dies, dass es von jenen drey Göttern heisst, sie wären einst unter sich in einem Streite verwickelt gewesen, dann aber wieder zur Eintracht zurückgekehrt, und hätten nun nicht nur die Welt gebildet, fondern fie auch als Gesetzgeber eingerichtet. Nun leuchtet es ein, woher Brahma keine Tempel hat, und woher fich die ganze indische Philosophie, und alle indische Sekten, nur mit Vishnu und Shiva, oder, mit andern Worten, nur mit dem Feuer und Wasser, so ganz ausschließend beschäftigen: Brahma nähmlich, als die Erde oder der Aether, welcher die Erde umschliesst, bedarf keines Tempels, da er überall verbreitet ist, und sich überall befindet; Vishnu aber und Shiva, als Wasser und Feuer, diese mächtigen Freunde und Feinde des menschlichen Geschlecht's, haben ihre unzähligen Verehrer, und geben Veranlassung zu der Bildung von zwey großen philosophischen Sekten, welche ganz Indien gleichsam in eben so viele Religionsklassen, die Vishnuviten nähmlich und die Shivaniten, trennen\*).

<sup>\*)</sup> Von dieser indischen Dreyeinigkeit redet auch Niebuhr a. a. O. Th. 2. S. 22. 23. Wie unrichtig und salsch hierüber der Versder Recherches sur l'origine et les progres des arts de la Grece. T. I. p. 91. u. s. raisonnirt, ergieht sich aus einer Vergleichung mit dem hier gesagten, nur zu deutlich.



1. Bezeichnet den Nordpol. 2. Den Südpol. 3. Die Infel Laenga, Gemmadiba oder Ceylan, ausserhalb dem Erdglobus. 4. Vtera curucal oder der nördliche Fuss. 5. Irul malá, oder der dunkle, schattige Berg. 6. Ramja. 7. Der Berg Meru und Kailasa, der Wohnsitz Shiva's. 8. Giamba oder Iamba. 9. Parashva. 10. Kedumalà. 11. Elembrada. 12. Arivangia. 13. Vimpruia. 14. Parida. 15. Westen. 16. Osten. Die Räume zwischen 4. 5. 6. 9. 10. 11. 12. 13. 14. sind neun Theile der Erde, welche durch Gebürge von einander getrennt werden.



## S H R I R A M A.

Bevor ich die Thaten des berühmten indischen Gottes Rama beschreibe, wird es nöthig seyn, hier die sehr unvollkommne, alte, brahmanische Erdkarte\*), und einiges zu ihrer Erläuterung, beyzubringen.

Mit Rücklicht auf diese Karte, bemerke man also die brahmanisch-pythagorische Zahl neune, welche, wie sieben und drey, nicht nur eine sehr würksame Zahl ist, sondern auch die Basis der alten brahmanischen Philosophie ausmachte, und in der Geographie wie in der Astronomie vieles bestimmte. Ferner erhellet aus dieser Karte und ihrer Gestalt, dass die alten Brahmanen ausser diesen neun, durch Berge getrennten, Theilen Indiens, weiter keine Länder gekannt hahen, und dass daher ihre Schriften nur von jenen Gegenden ihres Vaterlandes zu verstehen sind, wenn sie von gewissen Ländern und Oertern reden. Die Insel Ceylan, welche ihrer Meynung nach, ausser dem Bezirk der Erde

<sup>\*)</sup> So, glaube ich, muss es nach Massgabe der Carte heissen.
Anm. d. Bearb.

liegt, wird von ihnen neben den Südpol gestellt, den sie für das Ende der Welt halten. Indien selbst stellen sie als von Bergen durchschnitten dar, wie dies denn auch würklich der Fall ist.

Der Berg Meru befindet sich in der dritten nördlichen Zone, nordöftlich \*) von Gembu oder Jamba, welches Land unfre Geographen, unter den dreyfligsten Grad der nördlichen Breite setzen. Jamba aber ist ein aus dem Samscrid verdorbner Nahme, in welchem Giambhu oder Gembhu, das Vaterland, oder den Stammort der Indier bezeichnet, welche dort vom Brahma gebildet, und von dem höchsten Wesen geschaffen zu seyn, behaupten. Königreich Ajodja, in welchem Ráma oder Shriráma gebohren ward, und von wo aus dieser ganz Indien bekriegte, auch bis nach der Insel Ceylan vordrang, liegt, nach der Behauptung der Brahmanen, oberhalb des Berges Meru, etwas weniger nördlich. Aus diesem allen, und einer Vergleichung der beygefügten Karte, erhellet nun aber soviel, dass die Brahmanen dem Lande Indien eine größere Ausdehnung geben, als es einige unfrer Erdbe-Ichreiber thun. Jene nahmlich rechnen noch die tibetanischen Gebürge bey Caschemir, welche unter dem sechs und dreysligsten Grade liegen, zu Indien, und nehmen dieselben als die äussersten nördlichen Grenzen dieses Landes Demnach macht denn Bactrian a und das indische Scythien würklich einen Theil Indiens aus.

Soviel war zum Verständnisse des folgenden nöthig! Itzt gehen wir zu einer nähern Ansicht desjenigen über, was die Indier vom Shri Rama erzählen oder dichten.

Nicht überall wird dieser Gott in Indien auf gleiche Weise abgebildet. In einem Tempel auf der malabarischen

<sup>\*)</sup> Man sebe ans De l'Iste Karte unter dem sechs und dreyssighten Grade, die Nahmen Cashgar, Siba, Jamba, Nagaresat, Ajoud oder Ajodja.

Küste erschien Rama oder Shri Rama unter einer dunkelgrünen Gestalt, mit Pfeilen und einem Bogen in den Händen, am Halfe aber mit einer herabhängenden Kette versehen; seine Mütze endlich lief kegelförmig zusammen, und war übereinander von drey Kronen umgeben. In andern Abbildungen hat er häufig ein grünes Gelicht, in der einen Hand hält er eine Cirkelähnlich zusammengewundne Schlange, mit der andern aber umfasst er seine neben ihm stehende Gemahlin Sidam. Diese erscheint gemeinhin in weisser Farbe und halb entblösst; an jedem Fusse aber befindet fich ein goldner oder filberner Ring, wie ihn noch itzt viele Frauen in Indien zu tragen pflegen. Für das Alter dieser Sitte, dienen jene Bildnisse zum deutlichsten Beweise. Der Brustharnisch des Rama endlich, und seine vorhin beschriebne Mütze, gewähren das mannigfachste Farbenspiel, indem sie mit Edelsteinen, Perlen, mit Gold und Silber besetzt find.

Weit älter aber, als alle diese Abbildungen, ja vielleicht die älteste, ist diejenige, welche Niebuhr nach einem Original auf der Elephanteninsel gegeben hat \*): denn alle, oder doch die mehresten indischen Götter, werden unbekleidet dargestellt, welches beweiset, dass die Götterlehre dieses Landes, in dem warmen Clima Indiens, ihr Entstehen gefunden habe. Damals ward noch keine Kunst an die Statuen verwandt, und keine Farben an dieselben verschwendet, sondern sie trugen deutlich die rohen Spuren ihres hohen Alters an fich. Auf jener Abbildung nun erscheint Shrir ama, eben so wie seine Gemahlin Sida, ganz unbekleidet, nebst dem Affen Hanuman, und der Schlange, dem Symbol des jugendlichen Bacchus, oder des Lebens. Er hat eine alte indische Mütze auf, und trägt einen brahmanischen Gürtel über den Schultern. Der genannte Affe, und mehrere im Dienste dieses Gottes befindliche Genien, ziemlich unförmlich gebildet, stehen neben

<sup>\*)</sup> Reisebeschr. nach Arabien. Th. 2. Taf. 7. Fig. 3.

ihm und beten ihn an, gerade in der Stellung, in welcher man sie auch auf andern indischen Denkmählern gewahr wird, vorzüglich zu Patmanáburam, einer königlichen Burg, und in der malabarischen Stadt Tiruvancoda auf den dortigen Triumphwägen. Doch wir gehen zu der wichtigern Frage über, welche Gottheit diese denn wohl so eigentlich sey?

Ráma oder Shriráma wurde, wie man fagt, aus dem Sterne Rohini gebohren, und ist Vishnu's Bruder. Im Wörterbuche Amarasinha heisst er Rama, der weisse oder schöne; Ramena \*), der frohe; tändelnde, rüstige; Kamapala, der begehrliche, dem Lüsten ergebne; Halajudha, der ungestümme Kämpfer; Samkarshan á, der grausame, in allem gleich tapfre; Sirabáni, der Lenker des Pfluges; Nilambara, der mit einem grünen, oder hellblauen Kleide umgebne; Kalinibhedana, der Theiler, oder Uebergänger über den heiligen Flus Kálini, der sonst auch Ciamuna heisst. Auch nennt man den Rama, den tapfern Gott, den edelmüthigen, den rüftigen Streiter, und Rohincja wegen seiner Abstammung vom vorerwähnten Sterne. Sollte manin allen diesen Nahmen nicht einen jugendlichern, und ursprünglich indischen Bacchus erkennen? Der Fluss Kalini oder Ciamuna, wurde schon einmahl, - von wem, weiss ich nicht - für den Styx gehalten. Die übrigen Nahmen find schon an und für sich deutlich genug.

Sida, der Nahme der Gemahlin Rama's, bezeichnet auch die Erde, oder die Aufwälzung derselben durch das Pflügen, und einen fruchtbaren Boden. Der Affe Hanuman aber ist ein Sohn der Sonne und des Mondes, und

<sup>\*)</sup> Das erste A in diesem Nahmen ist kurz.

deutet den Wind, oder die alles durchdringende Luft an \*).

Vergleichen wir dasjenige, was alte Schriftsteller \*\*) ans von einer zwiefachen Gestalt des Bacchus bey den Griechen und Römern sagen, dass er nähmlich, bald als ein schöner Jüngling, bald als ein bärtiger Alter abgebildet ward: so scheint Ráma jener jugendlich schöne Bacchus, oder die Sonne, als Hervorbringerin des Tages zu seyn; Shiva aber der ältere Bacchus, die Sonne zur Nachtzeit, der Richter der Verstorbnen, der Bewohner des Berges Meru, und die alles vernichtende Sonne. Dieser ist von

<sup>\*)</sup> Clemens von Alexandrien erzählt in seinen Strom. Lib. 3. s. 194. dass einige Brahmanen den Herkules und Pan verehrten. Pan, als Wind, erscheint auf den griechischen Denkmählern mit einer Rohrstöthe, auf indischen Abbildungen aber mit einer Fliegenklatsche, oder der Cither Kinnara. erstere sowohl, als dieses lezte Instrument, deuten gleich schiklich auf den Wind, oder die Lust hin, durch deren schnellere Bewegung sie nähmlich zum Tönen gebracht werden. Die Fliegenklatsche aber dient zur Mässigung der Sonnenhitze durch das Wehen. Pan also, oder Hanuman ist der Vorgesetzte der Winde, welche selbst symbolisch dargestellt werden, durch die andern Affen, Faunen, oder Satyrn Bali und Sugriva, die als dienende Krieger und Begleiter der am Tage scheinenden Sonne, oder des Shrirama erscheinen. Vergl. die Asiatick refearches. p. 257. wo der Verlach zu dem Beweise gemacht ist. dals Pan den Bacchus auf seiner Unternehmung in Indien begleitete. Diese Dinge werden noch itzt vor den indischen Tempeln nachgebildet; denn hier wird, während der Tänze der Dévadasi oder Bacchantinnen, und unter dem Getöse von Glokken, Schellen und Hörnern, Shrirama mit dunkelgrünem Gesicht, nebst seinen rothwangigen Silenen, und dem Könige Ràvana von Ceylan oder dem Pluto, zur Schau ausgestellt. Man merke, dass Pluto, der Gott der Reichthumer und der Nacht, die Insel Ceylan bewohnt, die sich durch ihren Umberfluss an Edelsteinen und Perlen auszeichnet.

<sup>\*\*) 2.</sup> B. Macrob. in Saturn. Lib. 1. cap. 17. 18.

schrecklichem Ansehn, ist Rächer der Vergehungen, Herrscher über die Seelen nach dem Tode, über die nächtlichen Gespenster und die Dämonen oder Bhudanguel, und oberster Regent der Unterwelt. Jener jugendliche Bacchus hingegen, oder Shrirama, gilt in der indischen Mythologie, für einen wackern Heerführer, König und Krieger, für den Lehrer des Ackerbaues, für den ersten Erbauer der Städte und Gesetzgeber Indiens, und für die Zuchtruthe der gottlosen Könige dieses Landes, welche sich weigerten, den Shiva oder die rächende Sonne anzubeten. Seine Gemahlin Sida stellt Indien dar, welches ihm Ravana, der König von Ceylan, und das Oberhaupt der Riesen entriss, aber nach einem heftigen Kampse mit Shrirama, diesem wieder abtreten musste.

Wie Shiva oder die nächtliche Sonne, den Berg Meru bewohnt, so erschien Shrirama oder die Sonne am Tage vom Königreiche Ajodja aus, das neben jenem Berge liegt; er bekriegte Indien, d. h. die damahls noch über diesem Lande schwebenden Finsternisse und Wolken, und andre nächtliche Ungeheuer, mit seinen Strahlen; er entrifs die Sida, seine Gemahlin, d. i. Indien dem Pluto. und führte sie wieder an das Licht herauf; er lehrte das Umpflügen und Zusäen der Erde, that dem Riesen, oder dem Einflusse widriger Gestirne Einhalt, pslanzte den Weinstok, und brachte ihn durch seine Wärme und Feuchtigkeit zur Reife, gründete Städte, schrieb allem, was fortkommen und gedeihen follte, gewisse Gesetze vor, besiegte mit Hülfe des Hanuman, den König Rávána von Ceylan, wo, wie man glaubt, die Sonne, gleichsam an der äussersten Grenze Indiens, unterhalb der Welt untergeht, und sich in's Wasser taucht, und setzte die Sida in Freiheit.

Die grüne oder blaue Farbe, mit welcher Shrirama abgebildet wird, deutet auf den Untergang oder das Tauchen in das Meer, und auf das Herabsteigen der Sonne, oder jener Gottheit in die Unterwelt, nach dem Siege über Ravana. Würklich befindet sich auch zwischen der Insel

Ceylan und der Fischerküste, neben der Brücke Rama. die fälschlich Adamsbrücke genannt wird, dicht am Meere, ein sehr alter und berühmter Tempel, welcher, weil er dem Ráma oder jugendlichen Bacchus geweihet ist, Rámishvaram heisst. Dies sowohl; als die indischen Bacchanalien oder Ramfa, welche zur Ehre eben dieser Gottheit begangen werden, scheinen unsre Muthmassung zu bestätigen, wozu denn noch viele alte Denkmähler in Rom kommen, die den Bacchus unter jener zwiefachen Gestalt aufführen. Wenn es wahr ist, was ein unbekannter Verfasser eines handschriftlichen Werkes sagt, dass man nähmlich unter dem Thore einer Stadt in dem kleinen Königreiche Ciringapatam, eine Statue der Göttin Sida gewahr werde, welche drey entblößte Jogui's, in einer fehr ungesitteten Stellung, zu ihrer Seite habe: so scheint es als ausgemacht angenommen werden zu können, dass diese Göttin die Erde oder den Mond, in Rücksicht der hervorbringenden Kraft derfelben, und zwar als Gemahlin der Sonne darftelle.

Vom Affen Hanuman sagt der Pater Constantin von Asculo, dass er zu Nepal mit rother Farbe abgebildet sey, und in der Hand einen Berg, einen Zweig, einen Hammer und einen Dreyzack halte. Diese Attribute scheinen den Hanuman, als den Gefährten Rama's darzustellen, d. h. als den Wind, welcher nebst der indischen Sonne auf Bergen wohnt, und mit ihrer Hülfe die Früchte hervorbringt, ja, als den Diener des in's Meer herabgestiegnen Bacchus, dessen Symbol der Dreyzack ist.

Soviel von Ráma, in Bezug auf die indische Götterlehre.

Diejenige, welche diese Gottheit historisch deuten, Anden in ihm bald den Chus oder Cusch, bald den Simson, bald wieder den Nimrod, oder wie Sonnerat der Meynung ist, irgend einen peguanischen König, der Indien bekriegte, und den Einwohnern dieses Landes verschiedne Glaubenslehren beybrachte. Da es aber im Buche Bhágavadam heist, dass Vishnu den frommen König Manu, den Gründer des indischen Volkes, von der allgemeinen Wassersluth errettet habe, und da, wie sich's weiter unten ausweisen wird, unter der astronomischen Hülle, in welcher die Geschichte des Gottes Krshna sich besindet, sonst Niemand zu suchen ist, als die indischen Könige Pandava: so scheint auch bey dieser astronomischen Dichtung vom Gotte Shriráma, ein würklicher Held zum Grunde zu liegen; denn irdische Thaten werden von den Indiern auf die Gestirne, so wie im Gegentheil astronomische Nahmen, und die Bewegungen der Himmelskörper, auf irdische Gegenstände zurükgeführt.

#### K R S H N A.

Die neunte irdische Erscheinung Vishnu's, welche auf die Erhaltung der Welt, und besonders Indiens Bezug hat, heist Krsnavad aram, welches eigentlich eine Menschwerdung, oder auch ein Herabsteigen in der Person Krshna's bezeichnet. Krshna deutet etwas schwarzes an, so wie Krshna varnam die schwarze Farbe. Demnach zeigt Vishnu bey seiner irdischen Erscheinung als Krshna eine schwarze Person an, und würklich wird er so abgebildet.

In den Borgianischen Museum befinden sich zwey in Erz gegosne Bildnisse Krshna's, in deren einem er als Knabe dargestellt wird, mit einem zierlichen, zum Lächeln verzogenen Gesichte. Uebrigens steht er, und hält in beyden Händen diejenige Butter, welche er den Hirtinnen Govastrig uel, mit denen er im vertrauten Umgange lebte, entwandt hatte. In dem andern Bildnisse erscheint er in einer gebükten, kriechenden Stellung, indem er mit dem einen Knie die Erde berührt, das andre aber in einer gewissen Erhöhung hält. In der einen Hand trägt er die genannte Butter, mit der andern drückt er im Kriechen gegen den

Boden. Vor der Stirne führt er auf diese Art () das heilige Zeichen, welches entweder Shiva's mitten an der Stirne hervorragendes Auge, oder den Mond, oder den Lotus als Symbol der Bärmutter der Göttin Bhavani, oder endlich den Lingam nebst dem Joni, darstellt. An seinem Halse hängt eine geöfnete Lotusblüthe, und an den Fussohlen, wie an dem innern Theile der Hände, besindet sich die Abbildung eines Viereckes, in dessen Mitte ein Punkt hervorragt, welches eine geheimnisvolle Hindeutung, entweder auf die Sonne, oder auf den Lingamdienst enthält.

Auf einigen Statuen und Bildnissen, wie z. B. im Palaste des Königs von Travancor zu Tiruvandapuram, erscheint Krshna stehend, mit einem schwarzen Gesichte und in jugendlicher Gestalt, indem er auf einer Flöthe bläst. Noch andre Abbildungen stellen ihn dar, wie er zwischen einigen Hirtinnen steht, und diese auf beyden Seiten umarmt; eine deutliche Anspielung auf sein Hirtensleben! Die irdischen Erscheinungen Vishnu's in der Person des Königes Ramaund des Erschma, sind unter seinen übrigen neun oder zehen Erscheinungen dieser Art, die wichtigsten, daher es billig ist, hier etwas von der letztern zu sagen, nachdem wir von der erstern schon vorhin ausführlicher geredet haben.

Krshna und die ganze indische Mythe von ihm, ist sehr verschieden gedeutet. Einige sinden in ihm den Apollo Nom ios der Griechen, oder die Dichtung dieses Volks, von dem Hirtenleben Apollo's. Andre sinden wieder die Pandionen der Griechen darin, und noch andre endlich glauben, dass Krshna der verdorbne Nahme Christi sey, dessen Geschichte in apocryphischen Evangelien nach Indien herübergebracht worden.

Um uns aus diesem Labyrinthe mannichfacher Erklärungen zu ziehen, wird es nicht undienlich seyn, uns zuvörderst aus dem Wörterbuche Amarasinha mit den

verschiednen Nahmen dieses Gottes bekannt zu machen. Hier heisst er Krshna, der Schwarze, oder schwarze Gott; Késhavá der haarigte; Mádhava, der Gemahl der Göttin Mà oder Lekshmi, denn er ilt Vishnu; Punarikaksha, der Augen hat, wie die Tamara-, Padmaoder Lotusblüthe; Madhuribu, der Feind, der Gegner des Riesen Madhu; Dévaginananá, der Sohn Devagui's; Gauri, der Bengale, oder der vom Ganges her ist; Purushottama, der treslichste Mann; Vanamali. der mit Blumen bekränzte; Kamsaradi, der Mörder des Aus diesen Nahmen erhellet die Abstam-Königes Kamfa. mung und Bedeutenheit Krshna's ziemlich deutlich: um aber zu einer noch genauern Einsicht hierin zu gelangen, müssen wir vor allen Dingen auf den Bericht des brahmanischen Werkes Judhishdiravigeam Rücksicht nehmen; denn in diesem Buche, welches ich im Samscrid verfasst vor mir habe, und das nicht nur als das Hauptwerk über diese irdische Erscheinung Vishnu's, sondern auch als ein Inbegriff des Gesetzes, und als ein Canon des ganzen indischen Glaubens an Krshna, angesehen wird, enthält die ausführlichste und anziehendste Darstellung des Abstammes, der Kriege und Thaten dieses Gottes.

Der König Judhu, so sagt dieses Werk, hatte zwey Söhne, deren einer Tredareda, der andre Pandu hiess. Jener zeugte hundert Söhne, unter welchen Duridena der älteste war. Pandu hingegen ward, als er, ohne etwas übles zu befürchten oder im Sinne zu haben, auf einer Jagd die Frau eines Irshi oder heiligen Mannes erschoss, da sie als Hirschin und er als Hirsch mit einander umher gaukelten, von diesem letztern mit einem Fluche belegt, dem zusolge der König sterben sollte, sobald er seiner Gemahlin Cundi beywohnen würde. Zwar schmerzte den Pandu dieser Fluch, aber Cundi, ein sehr verschlagnes Frauenzimmer, tröstete ihn mit der Versicherung, dass sie auch ohne sein Zuthun, bloss mit Hülse eines magischen Sprüchelchens, Söhne zur Welt zu bringen im Stande sey. Sie hielt ihr Wort, und gebahr zuerst den Dhermaputra,

dann den Bhima oder Bhimen, hierauf den tapfern Krieger Argiuna, nachmahls den Nagala, und endlich den Sahadeva \*). Candari aber, eine geschworne Feindin der Cundi \*\*), gebahr vom Karna, einem von ihr an einem verborgnen Orte auferzognen Sohne dieser letztern, den sie mit Hülfe jenes magischen Sprüchelchens, noch als Mädchen, durch eine gewisse Einwürkung der Sonne, vermittelst des Ohrs empfangen hatte, hundert und einen Sohn. Als diese erwachsen waren, und von jener nicht im natürlichen Laufe der Dinge vollbrachten Zeugung der erwähnten fünf Brüder hörten, machten sie ihnen das Reich ihres Vaters Pandu streitig, und wollten sich selbst in den Besitz der Nachlassenschaft dieses ihres Grossoheims setzen. ihnen aber die fünf Söhne Pandu's Widerstand leisteten. so entstand daraus jener fürchterliche und lange Krieg, welchen das Buch Judhishdira beschreibt. Die Pandava nähmlich, oder die Söhne Pandu's, wurden von ihren hundert Vettern in die Enge getrieben, aber Vishnu nahm sich ihrer nun unter der Gestalt des Krshna an, bekriegte, in Verbindung mit dem Argiuna, ihreFeinde, tödtete denKarna letzte jene fünf Brüder in ihr angestammtes Beich ein, sagte diesen darauf Lebewohl, und starb nun, von einem Pfeile durchbohrt, an einem Baume. Vorher aber machte er noch bekannt, dass dreyslig Jahre nach seinem Tode, das eiserne Menschenalter (Kalijugam eintreten werde, welches er durch eine Angabe, der in demfelben herschenden Verfündigungen und Leiden, im voraus bezeichnete.

Nach dem Berichte des Buches Bhágavadam, wurde Krshna in der Stadt Madu, welche fünf und zwanzig indische Meilen, deren jede eine Länge von 2500 geo-

<sup>\*)</sup> Dhermaputra bezeichnet einen Krastbegabten Sohn, Bhima einen surchtbaren, Argiuna einen weissen, Nágala einen schleichenden, Sahadeva einen geduldigen.

<sup>🤲 )</sup> Sie war eine Tochter des Königs Tredareda.

metrischen Schritten hat, von Agram liegen soll, von der Schwester des Königes Kamsa, Devagui gebohren. Eigentlich brachte Devagui sieben Söhne zur Welt, unter denen Krshna der jüngste war, sie aber und Väsudeva ihr Gatte, waren nur im Stande diesen allein zu retten, nachdem Kamsa die übrigen sechs getödtet hatte. Da aber Kamsanun auch den Krshna umzubringen trachtete, suchten seine Eltern ihn durch eine gemeinschaftliche Flucht zu retten, auf der sie, bey dem Uebergange über einen gesahrvollen Strom, die Schlange Caliga zum Begleiter und Beschützer hatten, indem diese das Haupt des Kindes beschirmte, und es vor den Sonnenstrahlen, wie vor dem Regen, schützte.

Als aber Krshna zum mannbaren Alter gelangt war, besiegte er alle Ungeheuer, welche Kamsa zu seinem Verderben ausschickte, ja er tödtete diesen König selbst, und legte häusig überzeugende Beweise von seiner Göttlichkeit ab. Hierauf heurathete er, ward Hirte, strekte die Schlange Caliga zu Boden, stahl Butter, spielte die Flöthe, tändelte mit sechzehentausend einhundert und acht Hirtinnen, die er alle in einer Nacht besuchte und schwängerte, durch Haine, Felder, Blumen und Heerden hin, weidete Kühe, führte Kriege, und ward endlich, als der Krieg der Pandava beygelegt war, von einem Menschen mit Nahmen Beren, unter einem Baume erschossen, nachdem sein Lehrer Divasa, ein heiliger Mann, ihn mit einem Fluch beladen hatte. Dies ist die kurze, ächt brahmanische Uebersicht der Abstammung und der Thaten der Gottes Krshna.

Nimmt man alles dasjenige zusammen, was griechische und römische Schriftsteller \*) von den Padaven erzählen, und vergleicht damit die Nachrichten Indisch-Brahmanischer Werke, z.B. dass Krshna der Bengale oder

<sup>\*)</sup> S. Plin. H. N. 6. 16. 20. 23. Arrian. Hift. iud I. 1. p. 323. und Ptolomaeus in Geograph. Lib. 7. tab. 10. p. 94. ed, Argent. 1522.

Gauri heist; dass er zu Madu oder Madura \*) gebohren ward; dass die Cundi, von welcher das Geschlecht Pandava herstammt, mit Hülfe eines magischen Sprüchelchens, von der Sonne, d.h. vom Herkules, foll geschwängert seyn; dass die Pandaven während ihres Krieges über den Ganges giengen, und endlich, dass sie auf Wägen, mit Bogen, Pfeil und Elephanten kriegten; vergleicht man, sage ich, diese Nachrichten, so scheint sich hier vorzüglich ein zwiefacher mythologischer Gesichtspuknt zu eröffnen. Für's erste nähmlich, scheint Krshna oder der indische Apollo, ursprünglich die Sonne, und zwar in einer Verfinsterung zu bezeichnen, so dass demnach diese Mythe wieder auf die Astronomie Bezug haben würde. Die indische Erzählung von der Schlange Seffen oder Vasughi, welche die verfinsterte Sonne niederschlucken wollte, ist sehr bekannt: Diese Schlange nun oder die Pytho, besiegte Krshna und tödtete sie mit seinen Pfeilen: insofern heißt diese Sonneihrer Strahlen wegen, die haarigte. Die Pandava aber wurden vermittelst eines magischen Gebetes, von der Sonne ge-Unter den Römern wurden die Apollischen Spiele, um eines, vom Apollo davongetragenen Sieges willen, gefeyert \*\*) und die Brahmanen begehen gleichfalls die dem Krshna geweiheten Fasten und Feyertage, zum Andenken eines von ihm erfochtenen Sieges. Apoll hütete die Herde

<sup>\*)</sup> Madu, oder besser Madhu ist der eigenthümliche Nahme, Vr aber bezeichnet ein Volk, eine Colonie, ein Vaterland. Daher die Benennung so vieler indischer Oerter, z. B. Tanur, ein niedrieger, feuchter Ort, Palur, ein Land neben einer Brücke, Cannanur, unrichtig Cannanor, ein an Bamburohr reiches Land, Madur, (daher Madura oder Modura des Ptolomäus) das Vaterland des Königs Madu, eines rüstigen Kämpfers, der gegen den Krshna stritt. Auf diese Art werden mehrere Nahmen aus den Wörtern Pur, Bur, Buri, Puri, Buram, puram u. s. w. zusammengesetzt, z. B. Rägiapur oder Rägiapuri, die Stadt des Königs, oder eine königliche Stadt.

<sup>\*\*)</sup> S. den Macrob. in Saturn. Lib. I. c. 17.

Admets, wie Macrobius sagt \*), weil die Sonne alles ernährt, was die Erde hervorbringt. Eben so ist es auch allegorisch zu erklären, wenn es von Krshna heisst: er habe, indem er mit einer Frau verbunden war, auch allen übrigen Hirtinnen beygewohnt. Die Sonne nähmlich erfüllt mit ihrer Kraft, ihrem Lichte und ihren Strahlen, alle übrigen Gestirne. Auf dieselbe Art entwickle man sich das übrige, was vom Krshna erzählt wird, und vergleiche damit den Macrobius an der angeführten Stelle. \*\*)

Ein zweyter mythologischer Gesichtspunkt, der sich aus der Vergleichung jener Nachrichten ergiebt oder bestättigt, ist derjenige, dessen wir vorhin schon gedachten, dass nähmlich die Indier ihr Himmelsystem auf das Irdische übertragen, und ihre Könige, wie ihre Vesten, von der Sonne und dem Monde benennen. Hieraus würde denn folgen, dass jene höchst alte brahmanische Mythe vom Krshna, gleichfalls auf die Thaten würklicher indischer Könige anzuwenden sey. Wie demnach die Sonne am Himmel mit den Planeten, Gestirnen und den Wolken kämpste, so

<sup>\*)</sup> An der angeführten Stelle.

<sup>\*\*)</sup> So heisst z. B. die Sonne Krshna, oder die schwarze, Braungelbe, weil sie durch das Dazwischentreten des Mondes, ihrer Strahlen und ihres Lichtes beraubt wird. Die Sonne heißt es, foll Butter gestohlen haben, und zwar, weil sie dieselbe durch ihre Wärme flüssig macht. Die Sonne wird mit einem Blumenkranze geschmückt, weil sie die Blumen hervorbringt; sie bläset die Flöthe, weil sie die Winde bewürkt. Die Sonne wird in eine eheliche Verbindung mit den Sternen gesetzt, und von ihrem Lehrer Beren, einem heiligen Manne, d. h. von irgend einem Planeten, vermittelft seiner Strahlen durchbohrt. Man vergl. damit Krshna's Abbildung. Er führt an der Stirne die Zeichen der Sonne, am Halfe den Lotus, und auf den Fusssohlen, wie an der slachen Hand, einen Triangel oder ein Fünfeck, das Zeichen und Princip aller Erzeugung. (Vorbin sezte der Verf. statt des Drey - oder Fünseckes ein Viereck. Anm. d. Bearb.

kämpften auch die Erdensöhne der Sonne unter einander, und dieser Krieg ist nach der Folge der irdischen Erscheinungen Vishnu's, auf mehr als tausend Jahre vor der Geburt Christi anzusetzen. Krshna nähmlich, die irdische Sonne oder Herkules, ist in diesem Kriege der Nahme eines würcklichen indischen Königs, der zu Madura gebohren wurde.

B U D H A.

Ueber Budha, den man fälschlich Budela, Butta, But, Pout, Voden, Wod, Both u. s. w. nennt, sind die Meynungen der Europäer sehr verschieden\*). Ich glaube es an einem andern Orte dargethan zu haben, dass dieser indische Gott kein andrer sey, als Merkur\*\*). Indessen wollen wir hier eine neue Prüfung dieses Gegenstandes anstellen.

Die Nahmen, welche Budha im Indischen erhält, sind folgende: Arhada, der Verehrungswerthe, des Gehorsams würdige; Kshebana, der alles verlässt; Nanna, der gute; Shramana, der sorgfältige, ämsige; Givaga, der belebende; Sarvagna, der allwissende; Sugada, der glückliche; Budha, der Verstand, Geist, die Intelligenz,

<sup>\*)</sup> S. z. B. Georgii Alphab. Tibet. p. 373. u. a. vielen andern Stellen, die Asiatick researches T. L. p. 426. 344. u. s. und De Pausa. öfter a. O.

<sup>\*\*\*)</sup> In der Grammatica Samferdamica.

oder der Genius voll guter Einsicht und guten Sinnes \*); Dhermarágia, der König der Tugend, des Wohlthuns, oder des guten Werkes; Agueda, der nicht wandelnde, der beschauende; Samandabhadra, der überall, zu jeder Zeit, und von allen Seiten rechtschafne; Bhagaván der glückliche, heilige, glückselige; Máragil, der Sieger über die Begierde; Logagil, der Besieger der Welt; Shadhabhigna, der in sechs Wissenschen Welt; Shadhabhigna, der Besitzer einer zehnsachen Macht; Advajavádi, der sich nicht widersprechende, der Beredte, dem keiner in der Beredsamkeit gleich zu setzen ist; Vinájaga, der Herr; Munindra, das Operhaupt der heiligen Leute oder Beschaulichen; Shastamuni, der Lehrer eben dieser Leute.

Aus diesen Nahmen erhellet nun bald, wie es kam, dass der Nahme Budha bey verschiednen Völkern, eine so verschiedne Gestalt gewann. Das Samscrid ω oder 🐍 vertritt nähmlich die Stelle eines zwiefachen D. oder eines Dh; diejenigen Nationen also, welche diesen Buchstaben nicht haben, ersetzten ihn auf verschiedne Art, und schriehen dem zufolge den Nahmen But, Buth, Bouth, Butta oder Budda. Auf gleiche Weise wurden auch andre Consonanten verändert, daher das Pout, Vod, Wod, Odin, Thot, Theut, Thout, Thoth, Fou.f.w. Im Nahmen Thout oder Toth ist das B des Nahmens But oder Both, schon in ein T verändert, wie die Tibetaner es mit einem P oder V vertauscht haben, indem ihre gewöhnliche Volkssprache kein B hat, daher schreiben sie Tiput, Pot-iit u. f. w. Eben so verunstaltet ist das fcandinavische Wod, Vod, oder Odin, und das Chinefische Fo. Eben dies gilt auch von dem Worte Dherma. Budha nähmlich heilst Dhermarágia, der König der Tugend. Auch dieser Nahme beginnt mit dem vorhergenannten Buchstaben Dh, von welchem andre alte Nationen,

<sup>\*)</sup> S. was Machobius Saturn. I. 17. ähnliches vom Merkur Fagt.

da sie den Samscrid nicht inne hatten, auch bloss durch die Sage, oder durch einen Zufall, mit diesem Nahmen waren bekannt geworden, das D wegliefsen, und blofs das H beybehielten, woraus denn Herma oder Hermes entstand, jener griechisch- ägyptische König und weise Gesetzgeber, weil Budha allegorisch ein König der Tugend und ein Weiser heisst. Daher die Menge der Erzählungen vom Ursprunge des Hermas, daher die bis ins Unendliche gehende Zwiste der Gelehrten über die Beantwortung der Frage, ob Hermes eine eigentliche, oder blos allegorische Gottheit sey. Diese Verunstaltung der Nahmen ist um so weniger auffallend, wenn man weiss, dass sie in Indien selbst, und zwar in der Volkssprache, welche vom Samscrid Irerzuleiten ist, Statt findet, wo Budha z. B. nach verschiednen Mundarten, bald Budho, bald Bogha genannt wird.

Die Abbildungen von Budha haben mehrentheils viele Aehnlichkeit mit einander. Er sitzt zuweilen im Lotus, zuweilen aber ohne denselben, nach indischer Sitte, mit kreuzweise über einander geschlagnen Füssen, indem er den Lingam nebst dem Joni in den beyden Händen vor der Brust hält, und genau betrachtet. Eben so findet man ihn bey Georgi \*) abgebildet, mit der Unterschrift Hopame, d.i. Opadme, o Lotus, o Nymphäa! denn diese Blume ist, wie ich schon öfter angemerkt habe, ein Symbol des Joni oder der Bärmutter. Es giebt noch itzt alte Bildfäulen vom Merkur, die, wenn man sie genauer prüft, und mit dem Macrobius \*\*) zusammenhält, die Aehnlichkeit zwischen diesem Gotte und Budha bestätigen. Budha unterwies auch die Indier in sechs Wissenschaften. nähmlich in der Aftronomie, Aftrologie oder Wahrfagerkunde, in der Moral, den religiöfen Gebräuchen, der Arzeneykun-

<sup>\*)</sup> Alphabet. Tibet. Tab. 4.

<sup>\*\*)</sup> Saturn. I. 19.

kunde, Rechtswissenschaft und der Handlungskenntniss, gerade wie Tout oder Herma die Aegyptier, Hermes die Griechen, und Merkur die Römer. Maia, die Mutter Merkurs ist die brahmanische Májá, die Göttin der Einbildungskraft und Sinnentäuschung. Dieser, so wie ihrem Sohne opferten im Monate May, bey den Griechen und Römern, die Kausleute\*), weil nähmlich Merkur oder Budha zuerst die Handlung lehrte, daher er auch bey den genannten Völkern, einen Beutel mit Geld führt, oder in einem Theile des Mantels Geld eingeschnürt hält.

Dass Budha aus der Seite eines jungfräulichen Frauenzimmers, oder von einem Mädchen gebohren wurde \*\*), gilt hier nicht als Einwurf. Er wurde nähmlich von der Einbildungskraft, oder von der Göttin derselben, der Májá, aus dem jungfräulichen Verstande und Willen, und ohne eigentliche vorhergegangene Beywohnung gebohren. brigens ist Budha oder der Lenker des Planeten, Merkur, ein Muni, oder ein schweigendes beschauliches Wesen, und Oberhaupt aller ähnlicher Wesen. Als solche werden. wie ich schon bey einer andern Gelegenheit gesagt habe, auch die übrigen Planeten dargestellt, welche bald einen vortheilhaften, bald einen nachtheiligen Einfluss auf die irdischen Dinge haben sollen. Daher haben einige Nahmen Budha's Bezug auf die Verrichtungen eines guten Genius, und so heisst er denn; der König der Tugend oder Kraft, andere aber, auf den alten dichterischen Ausdruck in der Sprache, und daher heisst er ein Beschaulicher oder Muni, von maunam, das Schweigen. Noch andere Nahmen-endlich zeigen die physischen Würkungen des Planeten Merkur an, und aus dieser Ursache wird er der Fortpflanzer, Lebensgeber genannt; fizt im Lotus, und wird mit einem

<sup>\*)</sup> MACROB. Saturn. I. 12.

<sup>\*\*)</sup> Dies versichern Hieronymus, Clemens von Alexandrien und andern.

Joni und Lingam in den Händen, von den Indiern, Peguanern, Ceylanern und Tibetanern, von den Griechen und Römern aber auf eine andre, ihn gleichfalls von dieser Seite charakterisirende Art, abgebildet. In einigen Gemählden hat Budha zwar nicht den Lingam und das Ioni: dafür aber hält er den innern Theil seiner Hand, auf welchem das Dreyeck eingezeichnet ist, vor das Gesicht, und betrachtet ihn nachdenkend, wie denn überhaupt die meisten indischen Götter, mit der Zeichnung des Drey-oder Fünseckes in den Händen dargestellt werden.

Budha foll, wie viele Indier glauben, der Gott Vishnu unter einer dieser Gestalten, und vorzüglich unter der Gestalt eines wohlthätigen Genius seyn; wie daher Vishnu zuerst aus dem Sterne Rohini hervorgieng, nachher aber, bey seiner sechsten irdischen Erscheinung, unter dem Nahmen Ráma von der Devagui gebohren, ward, so, sagt man, habe er sich auch in der Person des Budha bekannt gemacht. Daher kommt die Sage bey den Indiern, Budha habe keinen Vater, keine Mutter, keinen Stamm.

Ferner behauptet man, dass dieser Genius, wenn er sich den Menschen mittheilen wolle, Vishnu's Gestalt annehme, Tag und Nacht für die Erhaltung derjenigen Seelen bete, welche er Ish var a'n darbringt und empsiehlt, um ihnen Gnade in den Augen dieser unveränderlichen Gottheit, und Entbindung von den leidigen Wanderungen zu bewürken. \*)

Hieraus, wie aus dem vorhergelagten ergiebt sich's augenscheinlich, dass Budha ein wohlthätiger Genius sey,

<sup>\*)</sup> Hierauf hat die alte Steinschrift Bezug, welche sich in den Asiatick researches p. 284 besindet.

nicht aber der Sektenstifter Manes, oder irgend ein Sternkundiger, oder sonst ein Urheber und Reformater des indischen Götzen-Dienstes. Wenn ich indessen von dem uranfänglichen Budha rede, welcher gleichmäßig von den Indiern, Tibetanern, Ceylanern, Peguanern, Iaponesern und Sinesen verehrt wird, will ich dabey gar nicht leugnen, dass es auch gewisse Religionslehrer und würkliche Philosophen habe geben können, die unter dem Nahmen Budha's, schon vor Christi Geburt, bald diese, bald iene Lehren in Indien vortrugen. So nennen die malabarischen Brahmanen den Apostel Thomas auch Budha, und die Christen Baudhenmar, wie wenn diese ihre Lehren von jenem, als von einem äusserst frommen und gottbegeisterten Manne, erhalten hätten. Aber jener erste und ursprüngliche Budha, ist nichts anders, als ein Genius und der Planet Merkur, d. h. ein offenbarer Ueberrest der Verehrung des himmlischen Kriegsheeres, wie sie einst bey allen alten Nationen obwaltete. Es ist unmöglich. dass ein einziger Budha, so viele und große Völkerschaften sollte unterrichtet, und in Indien, Sina, Pegu. Tibet, Aegypten, ja im ganzen Norden, seine Götterverehrung, Religionskenntnisse, Wissenschaften und Gesetze sollte eingeführt haben. Budha kann demnach nur eine allegorische und astronomische Gottheit seyn, und gleichsam der gemeinschaftliche, erdichtete Stamm, aller frühern Einrichtungen unter den Men-Ichen.

Dass Budha der Planet Merkur sey', kann übrigens auch dadurch bestätigt werden, weil dieser in dem Wörterbuche Amarasinha mit jenem Nahmen unter den Planeten aufgeführt wird. Ja Malabaren, Tamuler, Peguaner, Nepalenser und viele andere Nationen, bezeichnen den Mittwoch \*)

<sup>\*)</sup> Dies Mercurii.

mit einem von Budha hergenommenen Nahmen\*).

<sup>\*)</sup> S. hier zunächst die Asiatick researches. p. 161. Ueber Budha aber im Allgemeinen vergl. den Sonnerat a. a. O. T. I. p. 219 — 333. der Oktavausgabe, und BAYERI Historia regni Graecor. Bactriani. p. 152. der Doctrinae indicae temporum, de hebe domade.

## Die zehente irdische Erscheinung

### VISHNU'S.

Die zehnte und letzte irdische Erscheinung Vishnuts, soll in Gestalt des Pferdes Calighivor sich gehen. Nach Pivati's Zeichnung dieses Pferdes, ist es mit Flügeln, einem Sattel und einer Decke versehen, und ist aufgezäumt. ein König, der ein entblößtes, und zum Strafen wie zum Tödten gleichmäßig bestimmtes Schwerd in der Hand hält, wird dieses weisse und edelgebaute Pferd in seinen Besitz bringen, und in dem Augenblicke, in welchem es seinen izt noch erhabenen Fuss, auf die Erde setzen wird, foll Vish. nu, in diesen König oder Rosselenker umgewandelt, beginnen, die gottlosen Könige zu tödten, und das ganze Menschengeschlecht zu vertilgen. Dabey wird denn auch die Erde erbeben, umgewühlt und zertrümmert werden. Selbst die Schlange Ananden, Sessen oder Vásuhi. welche das Weltall gleichsam in einem Cirkel umschlossen hält, wird fich zurückziehen, und die Schildkröte, auf deren Rücken

Rücken die Erde ruht, wird der Tiefe des Meeres zueilen und verschwinden; das Menschengeschlecht wird vernichtet werden, und das letzte Weltalter, wie die Sünde, werden ihr Ende erreichen. Ist die Welt nun durch Feuer. Wasser und Schwerdt vernichtet, so soll ein neues Weltalter beginnen, und eine neue Erde und neue Himmel sollen ihren Anfang nehmen. Diejenigen Brahmanen nähmlich, welche dieses behaupten, nehmen einen gewissen Cirkel, oder eine periodische Revolution im Universum an. Man fieht hieraus deutlich, dass es in Indien vorzüglich zwey ursprüngliche philosophische und religiöse Sekten gebe, in deren Lehrfätzen der Inbegriff der älteften Indischen Die eine dieser Sekten, oder die Religion enthalten ift. Vischnuviten, halten, wie Thales und die ionische Schule. das Wasser für das erste Princip aller Dinge, durch welches aber auch die Welt wieder untergehen foll. Die Shivaniten hingegen glauben, das Feuer, oder Shiva Sey das Princip aller Dinge, und dieses werde auch die Welt vernichten, doch so, dass die Urstoffe alsdenn in das Dreyeck der Göttin Bhavani, oder in die Bärmutter der Natur zurückfallen, und so lange in derselben ruhen, bis nach einem gewillen Kreislaufe von Jahren, wieder eine neue Welt aus ihnen hervorgeht.

Es ist nicht zu leugnen, dass es auch noch andere Sekten gebe, wie z. B. diejenige, in welcher man den Shivalingam und die Göttin Shakti, Parashakti oder Bhavani ganz vorzüglich verehrt, und das Princip der Dinge im Dreyeck, Joni, oder der Bärmutter findet; aber diese besondre Sekten sind, wie jeder leicht ohne mein Erinnern sehen wird, aus jenen beyden ursprünglichen und allgemeinen Sekten entstanden.

Aus dem bisher gesagten ergiebt sich nun einigermassen auch dies, dass die Verehrung des Vishnu und Shiva oder des Feuers und Wassers, sichen lange vor Christo in Indien müsse einheimisch gewesen seyn. Denn wenn die Griechen sichen lange vor dieser Epoche, eben diese Elemente für die Grundstoffe der Dinge ansahen, und die Aegyptier sie als solche verehrten: so lässt sich schwerlich daran zweifeln, dass diese Planeten-und Elementar-Philosophie und Religion, schon weit früher in Indien vorhanden gewesen sey; ja, um so weniger, da es uns alte Schriftsteller sagen, \*) dass die Griechen ihre Philosophie, Wissenschaften und Künste, von ausländischen Nationen, d. h. von den Chaldäern, Persern und Indiern, entlehnten.

Eben so wahrscheinlich ist es, dass Brahma, Vishnu, Shiva, und andere indische Gottheiten, schon vor Christo, ja selbst vor Alexandern dem großen, in Indien vorhanden gewesen, und nicht erst in spätern Zeiten eingeführt worden, denn die Bildfäulen dieser Götter, unter welchen man sie noch gegenwärtig verehrt, und wie man sie in den ältesten Tempeln, z. B. auf der Elephanteninsel, zu Sallette, Mavalipuram, Iagrenat, Illoura und an andern Oertern antrift, gehören nach dem Urtheile aller sachkundigen Augenzeugen, in die ältesten Zeiten, und zählen auf das wenigste viertausend Jahre \*\*). Als Belege für diese Meynung find auffer Sonnerat's, Niebuhr's, Freyer's und Thevenot's Beschreibungen indischer Tempel und Götzenbilder, hier noch einige, auf Kupferplatten befindliche, und im Samscrid abgefalste Inschriften zu merken. diesen nähmlich heisst nicht nur Budha schon Sugueda, ein Nahme, den wir vorhin kennen gelernt haben, fondern in ihnen wird auch der Göttin Lekshemi, und des Königs Rávana von Ceylan gedacht, welcher mit Shrirama oder Vishnu, bey dessen irdischer Erscheinung als Rama, Krieg führte. Woraus denn wieder erhellet, dass diese Erscheinungen Vishnu's, über den Beginn der gewöhnlichen Zeitrechnung hinausgehen, also keine Er-

<sup>\*)</sup> Diog. Laert. und Clem. Alex.

<sup>\*\*)</sup> S. Sonnerat. a. a. O. Octavausg. T. 2. S. 48. Niebuhr. a, a. O. Th. 2. S. 43, u. f.

findung des Manes feyn können, so wie denn überhaupt die wesentlichsten Stücke der indischen Religion, seit ohngefähr dreytausend Jahren, noch genau dieselben sind, wie sie sich gegenwärtig in den Schrifteu der Brahmanen, in den Lehrsätzen und Traditionen vorsinden. Es ist daher sehr unrichtig, wenn man die heutigen Brahmanen, als himmelweit von den ehemaligen verschieden darstellt.

#### GAENAVADI ODER GAENESHA.

Ein andrer indischer Gott ist Gaenavadi, welcher Nahme den Vorsteher oder Herrn einer Versammlung, oder Anzahl bezeichnet. Dieselbe Bedeutung hat auch ein zweyter Nahme dieses Gottes, nähmlich Gaenésha. Mit einem dritten Nahmen aber heisst er auch Vinájagá, oder der große Herr. Bey den Malabaren ist der erste, bey den nördlichen Indiern der zweyte, und bey den Tamulern der letzte dieser Nahmen, der gewöhnlichste. Gunnis\*) und Gones, wie die Ceylaner diese Gottheit nennen, sind aus dem Samscrid verfälschte Nahmen.

Auf einem Ringe der Könige von Ceylan, erscheint Gan esha mit einem Elephantenkopfe, Ziegenfüssen, erhobnen Schamtheilen, ausgebreiteten Händen, und am obern Theile des Körpers wie ein Mensch gebildet \*\*). Um ihn her erblickt man mehrere Ceylaner auf den Knien, die ihren Rosenkranz abbeten. Spielberg hielt die Ti-

<sup>\*)</sup> So nennt ihn Niebuhr a. a. O. Th. H. S. 32.

<sup>\*\*)</sup> In indischen Zeichnungen sitzt er auf einer Ratze.

ruvamsha-Priester oder Asceten, die eigentlichen Opferdiener und Verehrer Ganésha's, für Mönche, sie sind aber weder von den indischen Samanen, noch von den peguanischen Talapoinen, welche ein gelbes Gewand tragen, verschieden.

Ein andrer Nahme Ganesha's ist Vighnaragia, oder der König der Hindernisse. Er erhält ihn daher, weil er die Hindernisse aus dem Wege räumt, und gleichsam die Thüre ist, durch welche man sich zu allen Geschäften begeben muss\*). Aus dieser Ursache rusen ihn auch die Indier bey allen Unternehmungen an, bevor sie dieselben beginnen; ja, es ist keiner, der nicht, ehe er zu schreiben anfängt, eins dieser Zeichen

# ~ U ~ P q

welche den Rüssel dieser Gottheit darstellen, auf sein Palmblatt oder Papier mahlen sollte. Auch die indischen Gelehrten begrüßen, dieser Sitte gemäß, den Gott Ganésha, gleich beym Beginn ihrer Rede, oder ihrer Schriftmit den Worten Gaenavadajè nama, d. h. Anbetung dem Gotte Gaenavadi, oder Anbetung dem glückseligen Gaenavadi.

Eben dieser Gott heist auch Guru oder der Lehrer, weil er zur Verriehtung der Geschäfte die Bahn bereitet, und die Unwissenden unterrichtet. Daher ist ein andrer Ausdruck bey den Indiern und Tibetanern entstanden, Namo kuru d. h. Anbetung dem Lehrer! Dem Samscrid gemässer sollte es heisen Nama guru, oder Sal guruve nama, Anbetung dem wahren Lehrer! Hieraus folgt ohne Widerspruch, dass nicht die Indier von den Tibetanern, sondern diese von jenen, ihre Religionslehren und liturgischen Ausdrücke müssen erhalten haben.

<sup>\*)</sup> Auf einigen Abbildungen hält er in der einen Hand malabarische Schlüssel, zur Eröfnung der Thüren.

Gaenam ist ein Wort aus dem Samscrid, und bezeichnet eine Anzahl, oder eine Zusammenhäufung mehrerer Dinge: daher Gaenavadi einen Herrn der Zahl, Zusammenkunft, oder einer jeden, zur Ueberlegung oder Ausführung vereinigten Versammlung andeutet. Demzufolge scheint es, wie wenn Janus, diese alte römische Gottheit, auch den Indiern bekannt wäre, und da könnten ihn die Griechen von dem Brahmanen, die Römer aber von den Griechen erhalten haben \*). Dem steht keineswegs entgegen, dass diese Gottheit bey den Indiern einen Elephantenkopf trägt, denn wer wüßte es nicht, dass der Elephant ein Symbol der Weisheit und Klugheit ist? Die Indier also zeichnen überall diesen Elephantenrüssel deshalb hin, um anzuzeigen, dass jede Schrift, Zahl, Rechnung, jeder Ueberschlag, alle Geschäfte und Ueberlegungen der Menschen, mit Klugheit, reifem Urtheil und Weisheit, müßten abgefaßt werden. Daher pflegt diesem Gotte auch ein Fruchtopfer, von Cokosnüssen oder Reis dargebracht zu werden, wenn etwa die Könige wegen eines Unternehmens in Ueberlegung treten, wenn die Eltern einen Gatten für ihre Tochter suchen, wenn die Knaben in die Schule gehen, oder wenn man sonft über einen schwierigen Fall entscheiden will.

Auch kann der Elephantenrüssel passend genug die Stärke und Kraft bezeichnen, da diese Gottheit die Hindernisse aus dem Wege räumt, und das rauhe und unebne, gleich und eben macht. Sehr viele Frauen in Indien tragen das Bildniss desselben auf ihrem Taly oder ehelichen Schmuck am Halse, denn Gaenavadi ist auch Vorsteher der Ehen, und ihm muss die Verehlichte eben sowohl treubleiben, als ihrem Manne. In Bezug hierauf heist dieser Gott gewöhnlich Pullear.

<sup>\*)</sup> Macrobius hat schon gezeigt, dass Janus und Saturn ausländische Gottheiten waren.

Ein andrer Nahme dieses Gottes ift Gaenadhiba. der König der Zahlen, der Versammlungen und Zusammenkunfte. Auch heisst er Dvajmádura, oder der zwey Mütter hat. Die eine dieser Mütter ist Parvadi oder der Mond, die andre aber Anga, die schöne Gemahlin des Königs Dasa prajávadi, welche die eben genannte Göttin Parvadi, lieb gewann, und gleichsam als Gattin sich zueignete. Man fieht ohne mein Erinnern, dass auch diese Mythe auf die Sternkunde, und auf die Würkungen des Mondes müße zurückgeführt werden. Noch bemerke ich. dals Angana ein schönes Frauenzimmer, Angáram die Glut des Feuers, Angui das Körperliche, Anguli den Finger, und Anguliam endlich den Ring bedeutet. Wenn übrigens Janus bey den Römern mit zwey Gesichtern abgebildet ward, fo geschah dies vielleicht auch mit Rückblick auf jene zwey Mütter desselben. \*)

Gaenevadi heist ferner Egadaenda, oder der einen Zahn hat, nähmlich einen elfenbeinernen Zahn, indem er den andern bey einem Kampfe mit seinem Bruder soll eingebüst haben. Noch andere Nahmen dieses Gottes sind: Heramba, d. i. der Gott von ungeheuerm Körperbau; Lambodara, der Gott mit großem Leibe; Gaegiánana, der Gott mit einem Elephantengesichte. Wenn Janus bey den Römern zuweilen auch mit vier Gesichtern abgebildet ward, so tritt hier ein Elephantenkopf an ihre Stelle, denn wie die erstern, so soll auch der leztere nichts anders, als die Klugheit, Weisheit und Überlegung dieses Gottes andeuten.

Wenn Gan esha, um seine Weisheit, und ihn selbst als Beschützer der Gelehrten dadurch zu charakterisiren,

<sup>\*)</sup> Was man nicht alles muthmaßlich findet, wenn man einmahl ins Muthmaßen kommt!

Anm. d. Bearb.

auf einer Ratze oder Maus reitend dargestellt wird, die er foll besiegt haben: so kann dies auf die Gewohnheit dieser Thiere, Bücher, oder auf Papier sowohl, als auf Palmblättern verfasste Schriften zu benagen, Bezug haben. In einem Tempel auf der Elephanteninsel aber ist Ganésha abgebildet, wie er auf dem Riesen Kajmughasura sizt. und einen eisernen Griffel, als Symbol des Schreibens, in der rechten Hand hält. Hier ist der Nahme jenes Riesen zu merken. Kaj nähmlich bedeutet die Hand, Mugha oder Mugham das Gesicht, Asura endlich aber den Riesen. Der ganze Nahme also weiset darauf hin, dass dieser Gott auf einem Riesen reutet, welcher sein Gesicht gleichsam in seinen Händen verbirgt. Als Ganésha diesen Riesen in einem Kampfe besiegt hatte, verwandelte er sich in eine Batze, welche die Indier Pirusali nennen, und benagte die Füsse des Gottes, der ihn aber auch bald in dieser Gestalt bezwang, und ihn sich unterwarf. Uebrigens hält dieser Gott in einer Hand einen Griffel oder ein Rohr; in der andern aber ein Dintenfals, ein Palmblatt, oder ein Buch. ing a file of the state of the

Ganés ha wird gleichfalls auch für den Gott des guten und bösen Schicksals gehalten. Er lebt ehelos und keusch, und wird vorzüglich den Frauen als Beyspiel aufgestellt. Aus dieser Ursache nennen ihn die Indier Shudha, oder den Heiligen, Reinen, Unbesleckten, woher denn der ausschlüsslich an diese Gottheit gerichtete Ausdruck kommt, Namá Sciddan, Anbetung dem Heiligen!

Auf einigen Abbildungen hat diese Gottheit vier Hände, ein vom Halse herabhängendes Gewand, treffliches Haar, ist mit einer Schlange umgürtet, und trägt einen gehörnten Mond auf dem Kopfe. Mitten auf der Stirne ist das Zeichen Kuri, und das des heiligen Nahmens befindtiel.

lich, als Symbol des Feuers, oder der Sonne, oder des Lingam. \*)

<sup>\*)</sup> Schon die Verfasser der Asiatick researches, oder insbesondere Jones, haben diese Gottheit, obgleich zweiselhafter als es hier geschehen ist, mit dem Janus verglichen. S. auch den Sonnerat a. a. O. Th. 1. p. 323. Vor allen Dingen aber vergleiche man mit dem, was ich bisher von einzelnen indischen Gottheiten gesagt habe, solgendes Werk: Seconda novissima edizione delle imagini de gli dei delli antichi di Vincenzo Cartari Reggiano, cavate da marmi, bronzi, medaglie, gioie et altre memorie antiche con esquisito studio e particolare diligenza da Lorenzo Signoria Padovano. In Padoua. 1626, vorzüglich p. 33. 57. 63. 65. 75. 173. 261. 269. 271. 465.

## J A M A.

lamá, auch eine besondre Gottheit, ist Vertheiler der Strafe, wie der Belohnung, Richter über gute und böse Thaten, Rächer der Verbrechen, und Shiva's erster Diener. Auch er erhält verschiedne Nahmen. So heisst er: Dharmarágia, der König, Diener oder Richter der Tugend, oder guten That; Pidrubadi, der Herr der Verstorbenen, der Vorsitzer der Entkörperten; Samayarti der Bestimmende der Gleichheit oder des Verhältnisses, d. h. der Schiedsrichterzwischen dem Guten und Bösen, der nach Ueberlegung bey sich selbst, dass Urtheil fällt, und einem jeden das Seinige zutheilt; Krdanda, der dem menschlichen Leben seine Grenzen vorzeichnet, oder das Ziel der menschlichen Handlungen; Shamuna, der Styx; Jamunabhrada, der Bruder des Styx; Shradadeva, der Thränenerregende Gott. Soviel von seinen Nahmen! Jama's Diener, welches Dämonen und Gespenster find, heise en Rákshafa, Kinnara und Bhúda.

Auf einem, zwar zu Lhaparanga von dem tibetamischen Mahler Jon-de-la-hu-ri angesertigten, aber eigentlich brahmanischen Gemählde, welches den Kreislauf der menschlichen Umwandlungen, oder vielmehr den Gerichtshof des Jama darstellt, befindet sich Scinceciokjel, welcher von Gotte Cenresi oder Shiva, seinem Vorgesetzten, unterschieden ist, mit einer Furche abgebildet die er erhoben, und zum Schlagen bereit, in feiner Rechten hält. In der linken Hand hat er einen Spiegel, in welchem er die guten und bösen Handlungen der Menschen anblickt und prüfet, um ein gerechtes Urtheil über sie zu fällen. Er hat einen dicken Körper, aufgedunsenen Leib. straf in die Höhe gerichtete Haare, und wird. wie Shiva, sitzend, mit grässlichen Augen und strengem Blicke abgebildet. Unterhalb zur Seite sitzt ein Genius, welcher auf einer indischen Wage, in deren einer Schale, die Seele des Verstorbnen, in der andern aber, ein noch izt im Indien gewöhnliches Gewicht befindlich ist, die guten und bösen Handlungen der Seele erprobt, um diese nach Erforderniss der Umstände, entweder länger zur Quaal in der Unterwelt zu halten, oder gereinigt von den Flecken der Sünde, zur Losssprechung dem Gotte Jam à vorzustellen. Unterhalb auf der andern Seite Jama's, wird man noch andere Genien gewahr, welche mit weissen und schwarzen Kügelchen, wie sie den Indiern noch izt zu Berechnungen dienen, die guten und bösen Handlungen der Abgeschiedenen zusammen zählen, um so über den Zustand der Seelen urtheilen, und Jama'n von ihren Verdiensten oder Verschuldungen benachrichtigen zu können. Ganz zu unterst auf diesem Gemählde, werden die herabgestossenen Scelen in Kesseln gesiedet, an Spielsen gebraten, in Pfannen geröftet, und mit Gabeln durchbohrt.

Im mittlern Cirkel, zwischen den Buchstaben M. N. O. ist die Belohnung oder Strafe dererjenigen abgebildet, welche, so lange sie lebten, den Gott Vishnu besonders verehrten; denn hier ist diese Gottheit durch das Schwein, in dessen Gestalt sie auf der Erde erschien, durch den Vogel Garudha, auf welchem sie reutet, und durch die Schlange Caliga, welche von ihr getödtet wurde, oder durch die Schlange Sessen, die auch Vasughi heist, und auf welcher sie ruhet, angedeutet, indem dies alles bestimmte Symbole des Gottes Vishnu sind. In dem

schwarzen Halbzirkel sieht man die Gottlosen und Verruchten, wie sie an Seilen zur Unterwelt herabgezogen werden; im weissen Halbzirkel hingegen geniessen die Frommen und Rechtschaffenen, der hohen und himmlischen Glückseligkeit der Götter Shiva und Vishnu. Den ganzen großen Zirkel endlich umgiebt der furchtbare, dreyäugige Richter der Verstorbnen, welcher deshalb auch mit Schädeln abgeschiedner Menschen auf seinem Haupte abgebildet wird, nähmlich jene mächtige Gottheit, die beyden Indiern Shiva, bey den Tibetanern Pra-srinpo heist.

Ich behauptete im Vorhergehenden einmahl, die Ti-betaner hätten diesen Kreislauf der Seelenwanderungen, oder vielmehr dieses Gemählde des Gerichtes, von den Brahmanen erhalten und angenommen, nicht aber die Brahmanen von den Tibetanern. Als Beweiß dafür, können die zwölf fymbolischen Inschriften dienen, welche sich im grosen äussersten Zirkel des Gemähldes befinden. dieser Inschriften ist Marik på, und bedeutet einen verstandlosen Menschen, einen Träger. Dies Wort ist offenbahr aus dem Indischen entlehnt, und in der gemeinen tibetanischen Sprache verunstaltet. Im Indischen nähmlich heisst Mareku na vergessen, Maradi und Marevi die Vergessenheit, Marrakun u aber heisst, sich bedecken, auf den Kopf legen. Demzufolge bedeutet jenes tibetanische Marik pa denn auch nicht einen Verstandlosen, sondern einen Vergefslichen. Ja, welche Seelenwanderung oder Strafe könnte wohl dem mit Recht zuerkannt werden, welchen der Himmel allen Verstand versagte? Eben so ist's mit der zweyten Inschrift Dusce, die aus dem samscridischen Dushdam entstanden ist, welches Bosheit, böse Begierde, Ruchlofigkeit anzeigt. Davon kommt her Dushden, ein Boshafter, Ruchloser, Dushdásha ein ruchloses Begehren. Dushkrdam die Sünde u. f. w. Von allen diesen Wörtern können die Tibetaner, in ihrer gemeinen Landessprache, nicht die Entstehung anweisen. Das siebente Sinnbild ferner hat die Inschrift Rek-pa, welche aus dem Indischen Redi eine Verbindung, entstanden ist. Die Inschrift des zehnten Sinnbildes ist Len-ba statt des Indischen Lobha, welches Begierde, Geiz, Raubgierde andeutet. Die zwölfte dieser Inschriften endlich heist Ke-sei, statt Keshaven oder Keshava, das einen Greis bezeichnet. Diese Inschriften also, sammt jenem ganzen sinnbildlichen Kreise der Seelenwanderungen, sind von Indien aus nach Tibet gekommen, so wie denn auch die liturgischen Formeln dieses Landes den Brahmanen abgeborgt sind.

## I N D R A.

Eine andre Gottheit im brahmanischen Systeme ist Indra, und die gewöhnliche Nahmen, unter denen sie aufgeführt wird, find folgende: Marutván, der Luftige; Marul der Wind, die Luft, wovon Marutvan abgeleitet ist. Hieraus sollte man fast schließen, dass Indra der Windeund Luftgott, also der Zeus der Gricchen, und Jupiter der Römer sey. Er heisst ferner: Mêghaván, der Bewohner der Wolken; Meghavahana, der auf den Wolken fährt; Gishnu der Sieger; Págasháfana, der die Witterung und Reife anordnet, für die Witterung Sorge trägt, und die Hitze wie die Kälte mäßiget; Légrshabha, der den Winter, oder die Regenzeit bestimmt; Puruhrda, der ein männliches Herz hat, rüstig und tapfer ist; Shunafira, der Nasige. Diesen Nahmen hat er von der großen Nase bekommen, die ihm einer Schmähung wegen zu Theil ward. Das ist allegorisch zu erklären. In dra nähmlich wird mit einer großen Nase abgebildet, um dadurch das stärkere Ein- und Ausathmen zu bezeichnen.

Die drey letzten Nahmen dieser Gottheit endlich sind: Sahasráksha, der Tausendäugige, um nähmlich alle Gegenstände erblicken und von einander unterscheiden zu können, bedarf es einer hellen durchsichtigen Luft; Divaspadi, der Herr der Halbgötter; Indra, der auf die Sinne würkende, weil die Luft auf die Sinne würkt. So ist denn auch diese Gottheit wieder ein neuer Beweiss für die Behauptung, dass die indischen Mythen mehrentheils auf die Astronomie oder physische Natur zurückzuführen sind.

Waffen oder Attribute des Gottes Indra find: Die Vagiram oder Kulisham, d. i. der Blitz, welcher nur durch Mitwürkung der Luft entsteht und fortgepflanzt wird; ferner ein Vimánam oder Wagen, welcher auch Vjòmajánam, d. i. ein Wagen der Wolkenregion, heißt. Die Gemahlin Indras heißt Indráni, sein Fuhrmann aber Sárathi.

Es würde ein überaus langweiliges und lästiges Ge-Schäft seyn, hier alle, auf die Attribute Indras Bezug habende, und durch ganz Indien im Schwange gehende Fabeln herzunennen oder zu erzählen. Ich will mich daher nur auf das Hauptfächlichste einschränken. Diefer Gott nähmlich heißt auch Sorggarágia, oder der König der Wolkenregion; als solcher hat er viele Diener und dienende Nymphen, welche Sorggaftriguel oder Abfaraftriguel heißen. Er befehligt alle Halbgötter, oder untere Genien, der guten Art, welche die kleinern Gestirne lenken, sie unterweisen und beleben. Auch untersucht er die Rechte dieser niedern Gottheiten, sehlichtet ihre Streitigkeiten, zerschmettert die Böfen unter ihnen mit dem Blitzstrahl, stösst die Fehlenden aus dem Himmel, und zwingt sie auf die Erde herabzusteigen, um da die menschlichen fowohl, als die thierischen Körper zu beleben und zu unter-Ferner theilt Indra den Trank der Unsterblichkeit, welcher Amrdam heifst, an die Rechtschaffenen aus. lenkt die Luft und die Wolken, würkt auf die irdischen Dinge, erquickt die Erde mit dem himmlischen Ganges, d. h. mit dem himmlischen Thau, und entfernet den brennenden und austroknenden Wind von ihr.

Wie bey den Griechen Zeus, so ist auch Indra bevden Indiern ein sehr geiler und muthwilliger Gott. Es ift eine allgemein gäng und gäbe Erzählung, dass Indra einst unter der Gestalt eines Muni oder beschauligen Mannes. mit Nahmen Gaudama \*), die Frau desselben Ahalja geschwängert habe, und zwar gerade damals, als Gaudama selbst frühe vor Anbruch der Morgenröthe mit Gebeten und Abwalchungen des Körpers beschäftigt war. dessen wurde bey diesem Ehebruche ertappt, und erhielt, vom Gaudama verwünscht, tausend Schamtheile an verschiednen Theilen seines Leibes, die indessen auf sein wiederholtes und angelegentliches Bitten, nachmals in eben so viele Augen verwandelt wurden, und welche er denn auch itzt noch hat. Uebrigens hält Indra in einigen Abbildungen von ihm \*\*), eine Lotusblume in den Händen, und dies wahrscheinlich daher, weil der Aether oder die Luft gleichfalls keinen geringen Antheil an der Erzeugung haben -

Demnach giebt es in der brahmanischen Philosophie einen zwiefachen Himmel. In dem obersten derselben regieret die Sonne, als der höchste indische Gott nebst dem Monde, seiner Gemahlin, und seinen Räthen, den Planeten. Diese Planeten sind Munioder beschaulige Wesen, welche die Sonne begleiten, und wieder ihre untergebenen Schüler haben, die sie erleuchten, lenken und regieren. In dem uutern Himmel, oder der Atmosphäre \*\*\*) hingegen, gilt Indra als König, der über die untern Gottheiten herrschet.

<sup>\*)</sup> Gaudama ist wahrscheinlich irgend ein Flanet.

<sup>\*\*)</sup> Eine solche Abbildung befindet sich in den Asiatick researches bey Seite 241.

<sup>\*\*\*)</sup> Hier dürfte wohl nicht die Wolkenregion, sondern eigentlicher der Lufthimmel, oder die Atmosphäre zu verstehen seyn-Aum, des Bearb.

schet, und Aussicht über sie führt. Die Indier geben vor, die Zahl dieser Dévaguel, oder niedern Gottheiten, belaufe sich auf dreyhundert und zwey und dreysig Millionen, doch sind sie weder sündenloß noch unsterblich, sondern können, wie wir schon gesehen haben, von Indra aus dem Himmel gestoßen, und auf die Erde herabgeschickt werden, um, nach Besinden, menschliche oder thierische Körper, immer mit Bezug auf den bevorstehenden Tod, oder die Geburt derselben, zu lenken.

Die vorzüglichsten Genien im obern fowohl, wie im untern Himmel, und ihre Bestimmungen sind nach Angabe einer Handschrift folgende: AADITIA oder die Sonne. Diesem Genius, oder dieser Gottheit befahl Kartaoder der Herr, die Sonne zu lenken. Einem andern Genius, der bey den Indiern Nishagara heisst, d. i. der die Nacht erleuchtende Mond, übertrug er das Geschäft, die Nacht zu leiten und zu erhellen. Brahma erhielt den Auftrag, die Körper zu schaffen und zu bilden. Vishnu muß die Welt erhalten. Auf Shiva'n beruht die Vernichtung, der Tod, das Gericht, die Verderbung und Wiedererzeugung. hat die Verwaltung der Atmosphäre auf sich, d. h. er verursacht, je nachdem es Zeit und Umstände mit sich bringen. Dürre und Regen, Kälte und Wärme. Der siebente Genius ist Aguni, und ihm ist die Sorge für das Feuer übertragen; chen daher muss er aber auch alles dasjenige, was den Göttern im Opfer Homam dargebracht wird, durch den Rauch zu ihnen heraufführen. Diese Gottheit gehört aber zu denen der zweyten Klasse, muss also vom Shiva, d. i. von der Sonne, oder dem Elementarfeuer unterschieden werden. Jama muss auf die Tugenden und Laster merken, und Strafe wie Belohnung abwägen, daher er Shiva's Dicner, und der Vorsteher des Todes wie der Unterwelt ist. Als Gott oder Vergelter der Tugend, erhält Jama den Nahmen Dhermadeva, und wird, damit er als ein Begleiter Shi va's, der Sonne, oder des Bacchus zu erkennen seyn möge, auf einem Stiere fitzend abgebildet. Wenn er aber als Züchtiger in der Unterwelt erscheinen soll, wird er

mit einer Furche oder mit einem Dreyzack in der Hand dargestellt. Dieses Instrument dürfte also vielleicht nicht immer ein Symbol oder Attribut des Neptun und Bacchus Teyn, wie unfre Mythen - Erklärer es ohne hinlänglichen Grund anzunchmen scheinen. Varuna, ein andrer dieser Gottheiten und Genien, führt die Auflicht über das Wasser, das Meer, die Seeen und Flusse. Vaju oder Marul. eigentlich der Wind, ein Untergebner Indra's, ist zur Bewohnung aller Körper bestimmt, um sie so lange zu beleben und zu erhalten, bis Shiva sie einst beym letzten Gerichte vor seinen Richterstuhl erfordert. Vishva und Karma stehen den mechanischen Künsten vor, und daher auch allen Gebäuden und Städten, welche alle sie, wie die Indier sagen, mit Hülfe der Götter, einst in einer einzigen Nacht aufgeführt haben. Die verbrüderten Genien Ashvini und Kumaren haben die Heilung der Kranken auf sich, und so giebt es der zu mancherley Geschäften bestimmten Gottheiten. Dämonen und Nymphen noch eine unzählbare Menge.

## K A M A D E V A.

Gott Kamadeva, den ich für Kupido'n halten möchte, erscheint bev den Indiern in einem lieblichen Bilde. er hat mehrere Nahmen, die ich hier anmerken will. heisst nähmlich Madana, der Muthwillige, Scherzende. Schalkhafte; Mannmatha, der das Herz, den Verstand Mára, der Verborgene. und den Willen berauschende; Hinterlistige, der dem Diebe gleich unbemerkt, und seitwärts einherschleichende; Pradjumna, der Kühne. Widerseztliche, Rüstige; Darpaga, der Eigenliebige. Großhertzige, oder der Gott mit großem Blicke; Ananga, der Unkörperliche, Feine, Leichte; Kama, der Begierige; Panciashara, der fünf Blümchen statt des Bogens und Pfeiles hat, der Bluhmigte, oder der Kämpfer mit blumigem Bogen und Pfeile; Smará, der leicht Erinnerliche, Eingedenke; Manasigia, der aus dem Herzen und Willen Hervorgehende, oder auch, der Sieger über Willen und Herz; Kusuméshu, der Blumenfreund: Atmabhu, das Wesen der Seele, oder, der vorhanden ist in der Seele; Radivadi, der Herr und Beschützer der

Verbindung; Magarudagia, der aus dem Zeichen des Steinbockes Gebohrne. Also hier wieder eine, aus der Astronomie hergenommene Gottheit! Mit welcher Bedachtheit dies geschehen ist, leuchtet ein, denn der Steinbock ist seiner Natur nach, ein muthwilliges Geschöpf.

Kamadeva heist ferner noch Ciuda, der Täuschende, Betrügliche; und Navamáliga, der neun Ueberdachungen durchdringende Gott, der auf dem höchsten Gipfel steht, die erhabensten, unzugänglichsten Oerter erklimmt, oder sich auf die Anhöhe der neun Bedachungen stellt, um leicht gesehen werden zu können, der auch durch neun Mauern in das Herz dringende Gott. Ja, endlich heist er auch, der aus gegenseitiger Eintracht, Freundschaft, und aus guten Verständnis Erzeugte, oder der Hervorbringer dieser Annäherung bewürkenden Eigenschaften \*).

So viel von den Nahmen Kamadeva's! Er wird zuweilen fitzend, zuweilen ftehend gebildet, und hat einen Blumenbogen in den Händen, aber keine Binde um die Augen, vielmehr wäre so etwas ganz unerträglich mit dem scharfen Blick, der ihm beygelegt wird, Weiber, die sich gute Männer oder Liebhaber wünschen, verehren ihm vorzüglich, und der König von Travancor bringt ihm, dem Herkommen gemäs, alljährlich ein Opfer im Tempel Sushindram neben dem Comorinischen Vorgebürge, der dieser Gottheit geheiligt ist. Sonderbar ist's, dass die Indier diesen Gott verehren, da sie ausser den Eligiösen Mysterien desselben, doch alle unanständigen Bilder, ausge-

Anm. d. Bearb.

<sup>\*)</sup> Ich sehe weder den leibhasten Kupido der Alten im Kamade va, noch kann ich, und das viel weniger in dieser indischen Idee von ihm, eine überwiegende Schönheit sinden, die, wie der Vers. sagt, alles übertrift, was Griechen und Römer von ihrem Amore erzählen, oder ihre Künstler gesormt haben.

lassne Lieder und muthwillige Schristen verabscheuen. Nur an den Fest - und Opfer - Tagen der Göttin Káli oder Bhadrakáli, die aus Shiva's, in der Mitte seiner Stirne befindlichen Auge erzeugt ist, und ein tödtliches Gift unter dem Menschengeschlechte verbreitete \*), wird neben dem Tempel dieser Göttin Bhagavadi, - die unter dem Nahmen Pagode bekannter ist - von den niedrigster Casten im Volk ein schmutziges Lied abgesungen. Ausser diesem Fusse aber, und noch einem andern, das Shivarátri genannt wird, und an welchem man die Anordnung des Lingamdienstes feverlich begeht, zeigen sich die Indier beständig mit Anstand, ihre Reden find schamhaft, ihr Betragen ist ernst, ihre Götterverehrungen öffentlich wie im Stillen ausgezeichnet, und jede zu keke, muthwillige oder schmutzige Art des Scherzes ist aus ihren Umgange verbaunet.

Kali, Bhadrakali oder Bhagavadi, eine jungfräuliche Göttin, ift Symbol des der Gefundheit schädlichen Mondes. Man unterhält sie mit unanständigen Gefängen, da sie doch auch Einfluss auf die Erzeugung irdischer Dinge hat, und weil sie zugleich Vollmachtshaberin
über Entstehung und Vernichtung, über Leben und Tod
ist, so geschieht es, dass das Volk auch dann, wenn die
Blatternkrankheit herrscht, und man durch Opfer dieses Uebel zu entfernen sucht, den Glauben hegt, es könne durch
Absingung schmutziger Lieder zur Ehre dieser Göttin, sie
vergnügen und unterhalten.

Dieselbe Bewandniss hat es nun auch mit den Anfrand beleidigenden Unterhaltungen der Indier, in der Nacht Shivararti, d. h. in derjenigen Nacht des Mo-

<sup>\*)</sup> der Verf. findet viele Aehnlichkeit zwischen der Göttin Kalieder Bhagavadi, und der Proserpine, oder Hecate der Alten. Aum. des Beark.

nates März, welche Shiva 'n geheiligt ist, und in der sie nicht nur die erste Anordnung des Lingamdienstes! begehen, sondern auch kleine Lingame für diejenigen verkäuflich haben, die noch nicht mit ihnen versehen sind, und sie doch am Halse oder Arme zu tragen wünschen. fer Nacht nun pflegt das zahlreich bey dem Tempel des Shiva versammelte Volk, wenn es sich durch Fasten und Waschungen entsündigt hat, in unanständige Unterhaltungen und Gefänge auszubrechen, und unter denselben diese Örgien zu begehen. Eine ungeheure Abbildung Shiva's wird alsdenn aus dem Tempel gebracht, über eine Trag-Bare gelegt, und laufend bald hier, bald dorthin geführt. Das Volk steht bey dieser Ceremonie umher, und die schamlosesten Männer im Haufen, stimmen denn jene Lieder an. Eins derselben zur Probe! Es ist kurz und lautet folgendermassen:

Der Phallus unfers Gottes hüpfet;

Wo schöne Weiber sind,

Die mögen nüher treten.

Man bemerke, diese Orgien werden zur Nachtzeit begangen, welches dahin deutet, dass der Lingamdienst ursprünglich in der Nacht seinen Anfang genommen habe, und demnach dem nächtlichen Bacchus, oder der nächtlichen Sonne geheiliget sey. Die indischen Weltweisen also nehmen an, dass die Erzeugung der irdischen Dinge vorzüglich bey Nacht erfolge, und dass die nächtliche Sonne, der Herr des Lebens und Todes, der Erzeuger und Vernichter, ja der Rächer der Vergehungen sey, daher sie ihr die Gespenster, und andere nächtliche Dämonen, so wie die Rätriciara oder Nachtwandler, eine besondre Art der Genien, als Diener unterordnen. In dem allen dürfte nun vielleicht der eigentliche Grund zu suchen seyn, warum Bacchus oder die Sonne so häusig auf eine unanständige Art, bald aber auch als Herr des Lebens und des To-

des, als Richter der Abgeschiednen, als Vergelter des Guten, und als Rächer des Bösen, von den Römern, auf ihren alten Gefäsen, abgebildet werden. Unsere Alterthumsforscher deuten dies alles auf den Wein, auf die Fruchtbarkeit der Erde, auf den Uebersluß an Früchten, oder auf die Trunkenheit, nicht anders, als ob die lieben Alten, und die Indier, die nie Wein trinken, beständig im Rausche gewesen wären!

## ŚUBRAMANNJA.

 $oldsymbol{D}$ ie indische Götterlehre eignet Shiva'n drey Söhne und eine Tochter zu. Von dieser seiner Tochter und Gemahlin. - denn das ist sie beydes - oder von der Göttin Káli, ist schon öfter und ausfürhlicher vorhin gehandelt. Nicht minder haben wir auch schon von den Göttern Gannavadi und Hanuman, als Söhnen der Sonne und des Mondes, umständlicher geredet. Der dritte Sohn der Sonne nun ist Subramannja oder Kartiguea, der indische Herkules, welchen Barvadi oder der Mond, in Abwesenheit ihres Gemahls, der Sonne, in einem Ehebruch. oder wüthenden Anfalle eigner Wolluft, soll empfangen haben, und dem nun sechs Sterne als Pslegerinnen und Erzieherinnen beygegeben werden. Das im Borgianischen Museum befindliche Bildniss dieses Gottes, ist aus Erzt gegossen, und stellt ihn mit sechs Köpfen auf einem Pfauen fitzend dar.

Subramannja wird, durch folgende Beynahmen von andern Gottheiten unterschieden: Muhásèna, der Befehlshaber des himmlischen Kriegsheeres; Kártiguea: bey diesemNahmen mussich bemerken, das Kártiga eine der sieben sieben und zwanzig Constellationen sey, welche der Mond durchlauft, und dadurch den Monden-Monat der Indier bildet. So wie demnach Shrirama bey einer seiner irdischen Ersheinungen, aus dem Sterne Rohinihervorgieng. der gleichfalls zu jenen sieben und zwanzig Constellationen gehört: auf eben die Art heisst es nun auch von Subrahmannja, dals er vom Gestirne Kartiga erzogen sey, obwohl er die Sonne und den Mond zu seinen Eltern hat. Die indischen Denkmähler machen also hier einen Unterschied, welcher in der griechischen Idee vom Herkules und Bacchus nicht so bemerkbar ist. Denn der jugendliche Bacchus ist Schrirama, der Vater des Lebens, und die Heldensonne des Tages: Herkules hingegen, den das Gestirn Kartiga erzog, ist zwar Führer des himmlischen Heeres, aber nicht Vater des Lebens, und stammt überdem aus einer andern mythologischen Quelle her \*). Sonner at behauptet, das Gestirn Kartiga, sey unter jenen genannten sieben und zwanzig Constellationen, der Ordnung nach die dritte, und Hanxleden stimmt damit überein. Auch will der erstere dieser Männer, das Zeichen dieses Gestirnes sey der Bok. \*\*) Georgi handelt gleichfalls von dieser Gottheit, aber nach der Vorstellung, welche sich die Nepalenser von ihr machen, und da lagt er, sie werde mit sieben Köpfen abgebildet, und sey von sieben Sternen im Zeichen des großen Bären, erzogen worden \*\*\*)

<sup>\*)</sup> Ob es der Mühe wohl werth ist, sich in die stupende Combinations- und Disjunctions- Gabe dieser Mythenerklärer hinein zu studiren?

Der Bearb.

<sup>\*\*)</sup> Voyage. T. 2. p. 203. der Octav-Ausgabe.

<sup>\*\*\*)</sup> S. Alph. Tib. p 116. In dem zu Padua von Simon Affemanni i. J. 1790. herausgegebenen Globo coelesti cusico - arabico werden S. 94. neun und zwanzig Sterne im großen, und siehen Sterne im kleinen Bären angezeigt. Einer unter diesen liehen Sternen ist ungestaltet, und der lezte im Schweise des kleinen Bären, welcher der Polarstern ist, wird durch das Sternbild des Bocks unterschieden. Von diesen sternen

Doch, welch ein Gestirn dieses auch immer seyn mag, so ist immer soviel gewiss, dass Kartigua ein von dem Sterne Kartiga abgeleiteter, und dieser Gottheit beygelegter Nahme sey, wodurch die Behauptung auf's neue bestätiget wird, dass die Brahmanische Götterlehre aus der Astronomie hervorgegangen, und dass demnach zuerst bey ihnen, wie bey den Chaldäern und Persern, der Sabäism herrschend gewesen sey, nachher aber dem Götzendienste habe Platz machen müssen.

Ein anderer Nahme Subramannja's ist Shadh anan's der Gott mit sechs Gesichtern, mit welchen er denn auch fast überall abgebildet ist. Dieser Gott kann also nicht der Planet Mars seyn, welcher ein Muni oder besichauliches Wesen ist, und bald Ciova oder der Gerade, bald Mangala oder der Gute und Glückliche heist, wegen seines vortheilhaften Einslusses auf die Erde. Auch gilt Mars in Indien nicht als Krieger.

Noch andre Nahmen dieser Gottheit sind: Parvadinanana, der Sohn und die Wonne der Göttin Parvadi, denn von dieser oder dem Monde ist er gebohren. Shighivahana, der Pfaureuter; Kumara, der mannbare Jüngling; Guha, der aus der Höhe gebohren. Dies ist ein allegorischer Nahme, denn Guhjam bezeichnet den weiblichen Unterleib mit seinen zur Geburt schicklichen Theilen. Aus diesem wurde Subramannja gebohren, oder durch die Wuth der Leidenschaft, in welcher Parvadi ihn empsieng und gebahr, gleichsam hervorgestossen. Sollte hieraus vielleicht die auch von Herodot erzählte, und

nun ist Kartigue a auserzogen, wie dies auch die malabarischen Indier vorgeben. Da indessen einer dieser Sterne, wie gesagt, ungestaltet war, also auch nichts zu der Erziehung oder Erhaltung des Gottes beytragen konnte: so ward dieser nur mit sechs Gesichtern abgebildet. Stellen ihn aber die Nepalenser mit siehen Gesichtern vor, so ist das auch kein Irrthum.

freylich verunstaltete griechische Sage gestossen seyn, dass Herkules in Scythien in einer Grotte gebohren worden, und dass seine Mutter sich daselbst in einer Höle aufgehalten habe?

Endlich führt dieser Gott anch den Nahmen Scanoder der schnelle Wanderer: Scandam nähmlich bedeutet die Ausdauer, oder die eigentliche Handlung des Schnellen Gehens, Umhergehens, Wanderns, Jenen Nahmen also hat Subramannja daher erhalten, weil er mit ausnehmender Schnelligkeit sein himmlisches Heer mustert. und auf einem vieläugigen Pfau reutet, welches alles denn; dahin deutet, dass ein Heerführer schnell und bedächtig sevn müsse. Scanda ift also keine scythische, sondern eine indische Gottheit, und von ihr hat Scandinauien, der äusserste nordliche Theil der Erde, seinen Nahmen: denn dieser kam durch Sythien mit den indischen Scythiern in Verbindung, und erhielt von diesen nicht bloss die Gottheit und den Nahmen Scanda, sondern auch den Budha, Vod, Odin oder Teut, wie sich denn der Norden gleichfalls des indischen Königes Manu, als des Stifters und Urhebers seiner Bewohner rühmet, denn der Mannus des Tacitus ist schwerlich ein anderer. Auch stehen noch izt die Kalmucken und Einwohner Sibiriens im Bezung auf die Religion, mit dem tibetanischen Lama in Verbindung \*). Hieraus sollte man schließen, dass schon in gar alten Zeiten, gewisse brahmanische Lehrsätze und Nahmen, aus dem indischen Scythien, zwischen dem Gebürge Imaus und dem Flusse Indus, in das benachbarte Tibet, und von da aus in das entferntere Scythien oder Scandinavien, übergetragen worden.

<sup>\*)</sup> Dies bestätigt Turner's zu Calcutta i. J. 1786. an Johann Macpherson geschriebener Brief.

lich scheint der indische Scanda, auch eine und dieselbe Gottheit mit dem altpersischen Secander zu seyn, und es wäre so schwer wohl nicht, die Ursachen und Veranlassungen nahmhaft zu machen, die der Verbreitung dieser Nahmen von Indien aus nach andern Ländern beförderlich wurden.

# DIE THIEREVEREHRUNG

Mancherley Thiere gelten bey den Indiern für heilig, wie z. B. die Schwäne, Geyer oder Adler, die schwarzen, bärtigen Affen, die Raben, Ratten oder Mäuse, die Käser mit rückwärts gebogenen Fühlhörnern und leuchtenden Flügeln, die Böcke, und vorzüglich diejenigen unter ihnen, welche von röthlicher Farbe sind; ferner die Fische, Schweine, Schlangen, Elephanten, Rinder und Kühe. Doch stehen nicht alle diese Thiere in gleicher Achtung, und geniessen daher auch nicht einer gleichen Verehrung.

Der Schwan oder Hamsa, auf welchem die Erde ruhet, oder Brahma reutet, ist diesem Elemente in der indischen Mythologie sehr passend beygesellet. Die Erde nähmlich schwimmet auf dem Wasser, und von diesem ist der Schwan, wie von jener Brahma, ein Symbol. Der Instinkt des Schwanes leitet ihn dahin, im Schwimmen das bessere, reinere, und gesundere Wasser auszukosten und zu unterscheiden, das stehende und in Fäulniss übergehende aber minder zu achten. Dieser Instinkt ist den Erfordernissen der Erde anpassend, welche nähmlich durch reines, gesundes Wasser gebildet,

befruchtet, belebt, vermehrt, und zur Hervorbringung heilfamer Früchte geschickter wird \*). Ueberdem ist der Schwan ein sehr geiles Thier, die Erde aber gleichsam nicht weniger zur Hervorbringung geneigt. Da nun endlich auch dieser Vogel ein Attribut der Sonne ist, und mehrere indische Könige seinen Nahmen geführt haben: so leuchtet es ein, dass der Schwan ein heiliges Thier der Indier sey, wie er denn auch in den brahmanischen Gedichten sehr gepriesen wird; nur wird ihm, soviel ich weis, nirgend eine besondre Art religiöser Verehrung bewiesen.

Der Adler, oder wie einige behaupten, der rothe Habicht, auf welchem Vishnu gewöhnlich sitzt, ist ein zweites hierher gehöriges Thier. Er heist bey den Brahmanen Garudha und Gaegueshvara, oder der Herr und Fürst der Vögel, auch Suvarna oder der goldfarbige. Er gilt ferner als Symbol der Luft, auf der Vishnu oder das Wasser ruhet, und von der es in die Höhe gehoben wird, damit es als Regen wieder herabfalle, um die Erde durch seine Feuchtigkeit zu erhalten, welches Vishnu's Hauptgeschäfte ist. Einige alte von Hyde und Bayer, wie auch viele dergleichen von D'Hancarville bekannt gemachte Münzen, stellen einen mit Blitzstrahlen bewasser Adler dar, als Symbol der Vereinigung des Feuers mit der Luft, zweyer Elemente die bey vielen assatischen Nationen Anbetung erhalten.

Der Stier, welcher Muri, Kala oder Pashuheisst, und von dem Shiva, d. i. der Sonne oder dem Bacchus, den Nahmen Pashubadi, d. h. der Herr des Rindes, oder der Gemahl der Kuh, erhält, ist ohne Zweisel ein Symbol der Erde, auf welcher die Sonne ruhet, oder welche sie mit ihren Strahlen erwärmet, damit dieselbe fruchtbar werde, und Gewächse aus ihrem Schoosse hervorkeimen lasse.

<sup>\*)</sup> S. die Grammat. famford. p. 19.

Unter den alten Denkmählern finden fich mehrere gegossene oder gehauene Bildnisse, welche einen Stier darftellen, der entweder eine Sonnenscheibe zwischen den Hörnern trägt, oder mit denselben, sey es ein Ey, als das Emblem der ersten Weltentstehung, oder die Erde selbsi, fortstösset. Ein Bildniss der erstern Art besindet sich im Kircherschen Museum, und D' Hancarville führt ihrer mehrere auf, ohne doch anzugeben, woher er sie genommen hat. Auch kann der Stier oft die Sonne selbst bezeichnen, wenn sich's aus gewissen Kennzeichen ergiebt, dass er die erzeugende Kraft darstellt, und wenn er ohne einen Mitra, Bacchus, Shiva, Osiris, oder ohne eine auf ihm ruhende Sonne, abgebildet ist.

Irre ich nicht, so war es im Jahre 1776, als ich mich in Pondichery aufhielt, dass dem Stiere des Shiva zu Ehren, mit großem Aufwande ein Fest von den Indiern begangen wurde. Ein rother Stier wurde von den Brahmanen, als den Wächtern und Opferpriestern des nächsten Tentpels, in welchem er ernähret wurde, unter einer Klapperund Trommelmusick, durch die Strassen geführet, oder vielmehr, er selbst gieng, schon bekannt mit dieser Caremonie, von Haus zu Hause in die geöfneten Thüren, nahm den daselbst vornean für ihn hingestellten Reis, verzehrte ihn, und das Haus ward glücklich gepriesen, aus welchem er auch nur etwas von jener Speise zu sich genommen hatte. Die Bewohner dieser Häuser empfingen ihn mit tiefer Verehrung; viele legten dieselbe dadurch an den Tag, dass sie ihn mit der rechten Hand berührten, andre begleiteten diese vierfüssige Gottheit, und ehrten sie durch jubelnden Zuruf. Man hat diesen Stier für den Apis der Aegypter gehalten, und in mancher Rükficht findet fich auch eine gewisse Uebereinstimmung, die aber in andern wesentlichen Stücken wieder fehlt.

Die Kuh, eine vorzüglich angesehene indische Gottheit, ist der Göttin Bhavani, d. i. dem Monde oder der Göttin Lackshmi, d. i. der Erde heilig. Doch, welche dieser Göttinnen sie auch darstellen mag, genug sie ist ein Symbol der Fruchtbarkeit. Bey der großen Verehrung, in welcher dieses Thier in Indien steht, ist es wohl kein Wunder, wenn noch itzt in Malabarien ein Gesetz in seiner ganzen Stärke vorhanden ist, demzusolge ein jeder am Leben gestraft wird, der eine Kuh tödtet. Oftmahls, und ins besondre im Jahre 1785, habe ich es selbst mit angesehen, wie nach dem Urtheilsspruche des Königes Rama Varmer von Travancor, in einem Wäldchen ausserhalb der Stadt Callurcata, fünf Männer an einem Baume ausgehenkt wurden, weil sie den Gosetzen des Reiches und den Vorschriften der Religion zuwider, eine Kuh vorsätzlicher Weise getödtet hatten.

Schon vorhin habe ich angemerkt, dass die Hörner der Kuh keine schickliche Abbildung der Hörner des Mondes abgeben, und dass die Indier behaupten, die Göttin Laekshmi, als weiblicher Genius der Erde, halte sich in dem Eüter, der Zunge, dem Maule, oder dem Schweife einer Ruh auf. Demnach ergiebtes sich von selbst, dass dieses Thier heilig ist. Als ich daher einem Minister des Königs von Travancor zu Rámapurata erzählte, in Europa sey der Genuss des Kuhfleisches etwas ganz gewöhnliches: so verwahrte sich der fromme Mann mit beyden Händen die Ohren. und eilete, ohne weiter ein Wort gegen mich zu verliehren. zum Zimmer hinaus. Ein andermahl, als ich einem Neubekehrten fagte, er möge nun, da er getauft fey, Kuhfleisch geniessen, blickte mich derselbe staunend an, und fagte, die Tödtung einer Kuh, und der Genuss ihres Fleisches, habe ja eben soviel auf sich, als die Ermordung einer Mutter, deren Fleisch man verzehren wolle. Damit er indessen nicht scheinen möchte, meine Anweisung zu verachten, so pflückte er von dem vorgesetzten Fleische ein äusserst kleines Fäserchen ab, und als es auf \*).

Die

<sup>\*)</sup> Soll man hier mehr die Anforderung des Priesters, oder den Gehorsam des werdenden Christen bewundern? Warlich! ein herr-

Die Kuh als Symbol der Göttin Bhavani und Laekshmi, und der Gottheit überhaupt, ist, wie die Indier erzählen, in den Himmel aufgenommen, und zwar befindet sie sich im Himmel des Gottes Indra. sogar ein Buch in Indien, das von den Tugenden und Verdiensten der Kuh handelt. Schwören die Leute, so fassen sie den Schweif dieses Thieres an, und das nähmliche thun sie auch, wenn sie dem Tode nahe sind, indem sie dadurch an den Tag legen, dass sie sich auf diesem Schweife in den Himmel zu begeben wünschen, oder mit andern Worten. indem sie glauben, dass ihre Seele in die Kuh übergehe. wenn sie den Schweif derselben in dem Augenblick berühren, in welchem sie sterben. Alsdenn wird ihr Körper, wie sie wähnen, in die Naturstosse aufgelöset, ihre Seele aber von einer verächtlichen und leidenvollen Wanderung befreyet. Denen, welche in die Caste der Brahmanen aufgenommen werden follen, wird, um zu erkennen, ob sie auch würklich den Verordnungen dieses Institutes Beyfall und Ergebenheit zugestehen, ein Getränk dargereichet, das Panciadévjam heisst, und aus Kuhharn, mit Wasser aufgelösetem Kuhmiste, süsser Milch, Butter, und säuerlicher Milch besteht. Diese Mischung muss, wie gesagt, der Initiirte, unter dem Nahmen des göttlichen Trankes zu sich nehmen. dieses Getränk, wird auch demjenigen gegeben, welcher, wenn er einmahlsein Institut, und die Vorschriften desselben verlassen hat, aufs neue wieder einzutreten Willens ist; denn nur durchjenen Genuss kann er von seinem Vergehen gereiniget, und nachher wieder aufgenommen werden.

Doch nicht die Religion und die Beziehung des Symbols allein, find Urfache der Verehrung dieses Thieres in Indien, sondern es giebt noch andre physische und po-

herrlicher Sieg des Glaubens über das Gewissen, wie ihn die allein selig machende Kirche nur fordern kann!!!

litische Veranlassungen zu derselben, und zum Verbote der Tödtung dieses Thieres, wie z. B. die große Hitze, die Dürre des Bodens, der Mangel an Wiesen, das große Bedürfniss der Butter und Milch für Leute, die sich nicht von lebenden Geschöpfen nähren u. s. w.

Die Schlange, ein Symbol des Lebens, ist in Indien gleichfalls heilig, weil die große Schlange Vásughi, die ganze Welt umschließet und belebet. Auch ist dieses Geschöpf ein Arttribut des Bacchus oder Shiva, der allen Wesen ihr Leben zutheilet, daher diese Gottheit oft gleichfam mit Schlangen bekleidet erscheint. Auf der marmornen Abbildung des Borghesischen Mitrain der Pincinischen Villa erblickt man gleichfalls eine Schlange, weil Mitra oder die Sonne durch ihre Wärme und Kraft alles Nicht weniger wird man dieses Thier auf vielen römischen Urnen gewahr, welche den Bacchus darstellen. Ráma, oder der jugendliche Bacchus, hält eine kreisförmig zusammengebogene Schlange in der Hand, und hier wie dort deutet dieses Symbol auf das Leben hin. Der Gott Krshna, oder die verfinsterte Sonne, soll nach der indischen Sage, zwey ungeheure Schlangen besiget haben. Die eine, welche man für einen Planeten hält, heißt Ráhu, und diesen Riesen, oder vielmehr diese schwarze Schlange. - denn von folcher Farbe foll sie seyn - tödtete Vishnu oder Krshna, d. h. die Sonne mit ihren Strahlen. Von dieser schwarzen Schlange nun, welche gegen Krshnaihren Geifer auswirft, leiten die Indier die Sonnenfinsternisse her. Die andere Schlange oder der andere Genius und Riese, Nahmens Kedu ist roth von Farbe. und durch ihn entstehen, wie man dort glaubt, die Mondfinsternisse. Diese beyden Schlangen sind bey den europäischen Astronomen, als das Haupt und der Schwanz des Drachen, oder als der aufsteigende und niedersteigende Knoten bekannt, von den Indiern aber werden sie unter die Plancten gezählt, und die Leute glauben, sie würden bloss bey einer Sonnen-oder Mondfinsterniss sichtbar. Hieraus erhellet nun einigermaffen, mit welchem Rechte wir die Thaten Krshna's, auf die Sonne zur Zeit ihrer Verfinsterung zurückgeführt haben; ja, auch der Grund wird einleuchtend, woher die Schlangen in Indien verehrt werden. Dicfe Thiere nähmlich sind Embleme des Lebens und des Todes, und zwar des Lebens in sofern, als sie noch lange nach der Zertrümmerung ihres Kopfs, ein gewisses Leben verrathendes Athemziehen beybehalten, des Todes hingegen, weil sie durch Hinauslassung ihres Giftes tölten. Diese beyden Eigenschaften aber legten die Alten auch der Sonne bey, und daher entstand die Sitte in Gemählden oder Schnitzwerken, dem Bacchus, Mitra, Shiva, Ráma, und Krshna eine, auch wohl mehrere Schlangen beyzugesellen.

Die Malabaren verehren vorzüglich die gefütterten Schlangen, welche sie Nallapamba, d. i. die guten oder schlangen nennen, obwohl sie von denselben sehr oft gestochen werden, und wegen ihres fürchterlichen Giftes, wie aus öfterm Mangel an Gegenmitteln, dahin sterben. Sie setzen diesen der Sonne geheiligten Thieren, Milch in einem Gefässe zum Getränke vor, errichten ihnen Hütten, häufen für sie Steine in Gestalt einer Wohnung auf, und bereiten ihnen an den Baumstämmen in Hainen Sitze zu.

Der schwarzharigte, langbärtige Affe wird gleichfalls von den Indiern verehrt, und ist selbst in den königlichen Palästen geachtet, weil er den Gott Hanuman oder den Wind darstellet.

Die Elephanten gelten für Symbole der Stärke, und werden nicht minder hochgeschätzt, indem die Indier glauben, die Welt ruhe auf acht Elephanten, und werde von diesen unterstützt und erhalten. Das Erdbeben sehen sie als eine Folge der Ortsveränderung eines dieser Thiere an.

Der Käfer mit rückwärtsgebogenen Fühlhörnern und glänzenden Flügeln, scheint für ein Symbol der Sonne und A a 2 der Planeten zu gelten, daher auch die indischen Dichter, ihn beym Beginn ihrer Gesänge anrusen, oder lobend erheben. Dem Buche Sambhavam zusolge, slattert dieser Käser unaushörlich um die einsamen Wohnungen der Hesychasten oder beschaulichen Wesen, d. h. um die Planeten her, und erleuchtet dieselben mit seinen Flügeln.

Die Raben stellen die abgeschiedenen Seelen dar, und daher ist es ein heiliges Familiengeschäfte, zum Andenken an diese letztern, jenen Vögeln täglich gekochten Reis zur Speise vorzusetzen.

Einen Fisch und Eber, in deren Gestalt nähmlich Vishnu auf der Erde erschien, habe ich zwar selbst in die unterirdischen Felsen des Tempels Mávalipuram, auf der Coromandelküste, eingeschnitzt gesehen, doch weiss ich gar nicht, dass diesen Thieren in Indien eine besondre religiöse Verehrung sollte bewiesen werden.

## Die bürgerliche Verfassung.

#### NALEVARNNAM.

Von

den vier Stämmen oder Casten.

DIE BRAHMANEN.

Wie die Indier die mehrefien Hauptgrundsätze ihrer Religion von der Astronomie abgeleitet haben, so scheinen auch manche ihrer bürgerlichen Einrichtungen aus derselben, oder einer ähnlichen Quelle hergestossen zu seyn. Das ganze Alterthum war der Meynung, dass gewisse göttliche Intelligenzen die Sonne, den Mond, die Planeten und die übrigen Gestirne belebten, und daher rühret denn auch wohl bey den Indiern die Herleitung ihrer Könige von der Sonne und dem Monde, welche demnach in zwey Klassen zerfallen, deren erste, wie ich schon ein andermahl zum Theil gezeigt habe, Sürjavamsham, die andere Sümavamsham heißt. Jene umfast die Könige, welche von der Sonne, diese die Könige, welche von dem Monde abstammen. Dies wird auch durch die Erzählung

mehrerer griechischer Schriftsteller bestätigt, welche, übereinstimmig mit dem beglaubigsten Vorgeben der Indier, dem Bacchus die Entstehung des indischen Reichs und seiner bürgerlichen Einrichtung zuschreiben. Bacchus aber oder Shiva ist, wie schon oben dargethan wurde, die Sonne.

Arrian erzählt, dass Bacchus den Indiern seinen Sohn Budja, als Nachfolger im Reiche hinterlassen habe. Budja aber ist kein anderer, als jene astronomische Gottheit Budha, Dherma oder Merkur, welcher die Indier, Tibetaner und Aegypter den Unterricht in den Gesetzen und Wissenschaften zuschreiben. So soll auch Shrirama, nach gleichmäßiger Angabe griechischer und indischer Schriftsteller, Indien unter seine Bothmäßigkeit gebracht, dieses Land darauf vertheilt, und nicht nur den Ackerbau und Gesetze eingeführt, sondern auch das Volk durch seine bürgerliche Verfassung verseinert haben. Shrirama aber ist, wie wir schon wilsen, aus dem Sterne Röhini gebürtig.

Selbst die philosophischen Institute der Samanen, stehen mit der Astronomie im engsten Zusammenhange, indem diese Leute behaupten, dass sie unter dem Symbol der Sonne, des Mondes und der Planeten das höchste Wesen verehren, dass der Lingam, den sie am Halse oder Arme tragen, ein Emblem der erzeugenden Sonne sey, und dass sie endlich die schaffende, serhaltende und vernichtende Kraft der Sonne, unter dem Symbol der Erde, des Wassers und des Feuers, im öffentlichen Religionsdienste anbeten. Diese Samanen, Hesychasten, Muni oder beschausliche Leute sind gemeinhin die Räthe der Könige, weil in der astronomischen Welt, auch die Sonne und der Mond als Könige erscheinen, bey welchen die anderweitigen Planeten gleichsam die Dienste versehen.

In dieser Zurückführung der irdischen Dinge auf die astronomische Betrachtung des Weltgebäudes, besteht

nun der Grund der religiösen und bürgerlichen Einrichtung und Verfassung Indiens, wie dies auch aus der grofsch Zahl von Königen, Philosophen, Städten, Völkerschaften und andern einzelnen Personen, einleuchtet, welche ihre Nahmen von der Sonne und dem Monde erhalten haben, und noch izt von den Gestirnen benannt werden \*). Hieraus enstand nun wahrscheinlich jene Sachen - nud Personenverwirrung in der alten Geschichte, da nähmlich mehrere Sachen oder Personen in einer und derselben Gegend, oder Stadt, mit einem und demselben Nahmen bezeichnet wurden, da alles nur zum Unterschiede seinen Gattungsnahmen erhielt, und die Schreibekunst noch mangelte. Bey dieser genannten großen Verwirrung, giebt es doch eine bestimmte feste und allgemeine Ueberlieferung unter den Brahmenen, nähmlich diese, dass die bürgerliche Verfasfung, und Staatseinrichtung Indiens, nicht von der Sonne, dem Monde, oder den Planeten, sondern vom Könige Manu, dem Gründer des indischen Volkes, welchen Vis hnu seiner guten Werke wegen, von dem Verderben der Fluth befreyte \*\*), herrühre.

<sup>\*)</sup> Noch heutiges Tages find die Nahmen Mitra, Mahadeva, Krshna, Ráma u. f. w. sehr gewöhnliche Männernahmen, und eben so heissen auch die Frauen noch oft Kali, Parvadi, Shakti, Isvari u. s. w. Jene Nahmen der Männer find, wie fich aus dem vorhergehenden ergieht, von der Sonne und den Gestirnen, die der Frauen, von den Monde entlehnt. Ja einige dieser letztern, z. B. Laekshmi, Shri, Rama V m à u. f. w. haben Bezug auf die Erde, oder die Beherrscher in derselben. Gleicherweise werden auch die Nahmen der Könige, Städte und Tempel, von der Sonne, oder dem Monde hergenommen, wie z. B. Ciandracòtta, die Mondesstadt, Rágia Mitra, der König Mitra oder Sonne, fälschlich Raja Mirda; Rágia Ráma, fälschlich Raia Ranas auf de L'Iles Karte; Ramishvaram, der Tempel des Herr-Schers Rama; Ramaburam, die Stadt Ramas; Krshnaburam u. f. w.

<sup>\*\*)</sup> Dieser Fluth geschieht unter verschiednen Nahmen Erwähnung. So heist sie Pralejam, die allgemeine Verwüstung;

Manu also gab den Indiern, sein von der Sternkunde entlehntes Staatsbürgerliches System, und theilte die Landeseinwohner in vier Klassen, nähmlich in Priester, Könige, Ackerleute, und Handwerker\*). Diese vier Klassen nun, welche die Nahmen Brahmana, Kshetria, Vejshja und Shudra fühen, gelten als die Hauptcasten der Indier, enthalten aber nach Maassgabe der bürgerlichen Beschäftigungen, mehrere Unterabtheilungen, deren Zahl sich auf acht und achtzig, beläuft. Was indessen jene Hauptcasten anbetrist, so hat eine jede derselben ihre eigenthümlichen Gesetze, Gewohnheiten und Gebräuche; die, welche zu der einen gehören, können nicht in die andre übergehen, oder versetzt werden, auch dürsen sie nicht aus einer in die andre heurathen, sondern müssen ihrer Caste

Vellapralejam, die allgemeine Verwüßtung durch das Wasfer; Kalpanda, das Ende der Festigkeit, Gerechtigkeit, Moralität; Kshaeja, die ganzliche Vernichtung; Samvarta, die allgemeine Zertrümmerung, oder Vernichtung aller irdischen Dinge. Diese Fluth war ein Werk der bosen Genien, und ihr Anschlag, die Welt zu vernichten, würde ihnen gelungen seyn, wenn nicht Vishnu auf Bitten der guten Genien, in Gestalt eines Fisches, und nachher einer Schildkröte erschienen ware, und den König Manu oder Menu, nebst acht Personen aus der allgemeinen Vernichtung errettet, die dem Unterfinken nahe Welt aber, aus dem Wasser wieder in die Höhe gehoben hätte. Selhst Vishnu erzählte, da er in der Gestalt des Königs Krshna erschien, dass seine Voreltern, die Kauranen, aus der Fluth seyen errettet worden, und dass er die Gestalt eines von ihnen angenommen habe, um für die Pandaven zu kämpfen. Die Indier beginnen demnach ihre Geschichte mit Manu, setzen die Epoche ihres silbernen Zeitalters in diese Fluth, und leiten aus jener Zeit ihre Gesetze und Einrichtungen her.

<sup>\*)</sup> Der Verf. widerlegt auf einer Quartfeite die zeitigen Grundfätze über die Gleichheit der Menschen durch ihre Schönheit
und Häslichkeit, ihre Gutmüthigkeit und Bosheit u. s. w.
Meine Leser aber sind wohl zusrieden, wenn ich ihnen diese
Widerlegung schenke?

Der Bearb,

und ihren Geschäften treu bleiben. Demohngeachtet giebt es Fälle, in denen sie alle mit einander übereinkommen. Dahin gehört die Anerkennung eines höchsten Wesens, das sie unter dem Symbole der Sonne, des Feuers und des Wassers anbeten; Die Erwartung einer Belohnung der Tugend, und Bestrafung des Verbrechens, oder mit andern Worten, die Erwartung des Ruhmes bey Shiva oder Vishnu, und die Furcht vor Shiva, als dem Richter der Verstorbenen, und dem Herrn der Unterwelt; ferner der Glaube an die Wanderungen der Seelen aus einem Körper in einen andern; die Verehrung der Kuh, der Gehorfam gegen die Könige, die Hochachtung der Brahmanen, die besondre Schätzung der Lehrer, die Waschung des Körpers, die Sühnung durch Gebete und Fasten, die Furcht vor bösen Genien, die hülfreiche Handleiftung gegen Arme aus derselben Caste, die Aufnahme und Beherbergung solcher Fremdlinge, die Gefälligkeitsbeweifung gegen dieselben, und endlich die Enthaltsamkeit von den Frauenzimmern einer andern Caste.

Die Brahmanen sind in Rücksicht auf Volk und Land verschieden, und daher sind zu bemerken die Brahmanen in Nepal, welche Tibet am nächsten leben. Ferner die Gauri oder Bengalischen, welche am Ganges wohnen, die Sindhuven, welche man fälschlich Hindus nennt, und sich am Indus aufhalten; die Talingischen, Mogolischen, oder die Brahmanen um Agram; die Marastischen, Carnatensischen, Canarischen, Tamulischen, Malabarischen, Majssurischen und Madurensischen. Diese alle aber sind in Rücksicht ihrer Amtsgeschäfte, entweder Opferpriester, oder heilige Lehrer; sie sind entweder Graehastac, d. h. verehlichte, oder Graehashastri, das sind Astronomen, oder Giodishashastri, wie die Astrologen unter ihnen genannt werden.

In Bezug auf die Trennung unter den Brahmanen, wegen gewisser Glaubenssätze, sind mehrere Sekten derselben merkwürdig. Die erste dieser Sekten ist die der Vishnuviten, welche Vishnubhakter heißen, und auf eine ganz besondre Weiße den Gott Vishnu, oder das Prinzip des Wassers verehren. Diese trennen sich wieder in zwey Schulen. Eine von ihnen ist die der Tatvavádi- oder Mádhava-Vishnuviten, welche behaupten, daß sie unablässig die Wahrheit, oder das wahre und höchste Wesen, unter dem Symbole des Vishnu verehren. Daher heißen sie auch die Wahrheitsliebenden, denn Tatvam bezeichnet die Wahrheit, und ein wahres durch sich selbst vorhandenes Wesen. Ihr Nahme Mádhava ist von dem Stifter dieser Schule entlehnt.

Die zweyte Schule der Vishnuviten wird Ramanajagter genannt, von ihrem Stifter Ramanajaga. Die
Anhänger derselben halten Vishnu'n für einen Hermaphroditen, und schreiben ihm also ein männliches sowohl
als weibliches Geschlecht, daher aber auch eine thätige und
leidende Macht zu. Sie glauben an Belohnungen und Strafen nach dem Tode, leben unverheurathet, und stehen
unter einem Lehrer. Ueberhaupt unterscheiden sie sich
von den Anhängern anderer Sekten und Sthulen, durch
gewisse auf die Stirne und Brust gemahlte Zeichen, unter
welchen das weibliche Joni, in gelber oder röthlicher Farbe, als Emblem des Feuers und Wassers, oder der Wärme
und Feuchtigkeit, das gewöhnlichste ist.

Die zweyte Sekte ist die der Shivaniten oder Shivabhakter, welche den Shiva, das heist, die Sonne oder das Feuer anbeten. Dieser Gottheit schreiben sie die Schöpfung der Welt zu, sehen sie als die Ursache und das Prinzip aller Dinge an, eignen ihr die schaffende, erhaltende und vernichtende Kraft zu, und leugnen zwar den Vishnu oder das Wasser nicht, sinden aber die Kräfte desselben alle auch in dem Shiva oder der Sonne vereiniget. Embleme der Verehrung dieser Sekte sind die Conus, Obelisken, Lingams, Jonis und Dreyecke. Die Hörner des Mondes, die Scheibe der Sonne, Shiva's mitten aus der Stirne hervorragendes Auge, das Fünfeck, der Lingam,

und andere ähnliche Zeichen, die sie für heilig und göttlich halten, tragen sie abgebildet an der Stirne und Brust. Die Lotesblume, die Trommete oder Muschel, und das doppelte Dreyeck, oder das Fünseck, sind auch die Insignien des Königes von Travancor, welchen in seinen Fahnen und Ringen führet,

Die dritte Brahmanische Sekte heisst, Smärta, und dieses Wort bezeichnet einen Menschen, der unablässig und ernsthaft nachdenkt, ganz in Gedanken versunken ist. Als Stifter dieser Sekte wird Ciangra Gurugenannt, und die, welche ihr folgen, behaupten, Vishnu und Shiva seven nicht verschiedne, sondern eine und dieselbe Gottheit. Zugleich eignen sie die schaffende und vernichtende Kraft einem einzigen Wesen zu, und halten sie für untrennbar und gegenseitig enge verbunden. Diese Sekte also beweiset deutlich, dass die Untersuchungen der indischen Weltweisen unter den Symbolen des Wassers und Feuers, noch auf einen andern Gegenstand Bezug hatten, nähmlich auf die erschaffende, erhaltende und zerstörende Kraft. das Attribut des wahren Gottes, welches sich an einem einzigen, nähmlich an dem höchsten Wesen befindet, und in Rücklicht auf die würkende Urfache unzertrennlich ist, in Gott aber allein durch den Verstand und das Nachdenken kann bemerkt und unterschieden werden. Forschungen der Brahmanen nur allein Bezug auf das Symbol des Feuers und Walfers, oder auf die erzeugende und zerstörende Kraft der Sonne: wie würden sie wohl das Feuer und Wasser für eine und dieselbe Sache, die schaffende, erhaltende und vernichtende Kraft aber für unzertrennlich halten können? Dass sie hier aber sehr von einander abwichen, und fich in Sekten trenneten, war bey fo spekulativen Untersuchungen wohl nicht anders zu erwarten.

Das eben gesagte bestätigt die vierte brahmanische Sekte zur Gnüge. Sie begreift in sich die Pashandisten, welche nichts glauben, die Attribute Gottes leugnen, keinen Gott anerkennen, und mit den übrigen Sekten im Wi-

derspruch stehen. Pashanda bezeichnet einen Gottes-Jeuoner, einen Menschen, der der Gottheit zuwider ist. ihr widerstrebt, und so ist es nun einseuchtend, dass jene Leute ein höcstes Wesen anerkannten, unter jenen Symbolen über die göttlichen Eigenschaften nachgrübelten, und sich endlich, gemäs ihrer unvollkommenen Jdee, ihrer mannigfachen Deutung und Trennung derselben, und ihrer Unwissenheit über die Art und Weise, wie sich diese Eigenschaften bey der Gottheit befinden, in mancherley Sekten trenneten, die noch izt bestehen. Demnach sind Erde, Wasser, Feuer oder Sonne, nichts weiter als Symbole, unter denen aber würklich die schaffende, erhaltende und zerstöhrende Macht Gottes begriffen, und auf diese Weise von den Brahmanen angebetet wird. Ish vara ist der Herr, oder das höchste Wesen, Shakti aber seine Kraft, oder erdichtete Frau, durch welche er würkt. Von jenen ist die Sonne, von dieser gilt der Mond als Symbol. Brahma oder die Erde bezeichnet ferner die schaffende. Vishnu oder das Wasser die erhaltende, und Shiva oder das Feuer, die zerstöhrende Eigenschaft dieses höchsten-Welens.

Die fünfte Sekte der Brahmanen besteht aus den Shaktisten, oder Parashaktisten, und führt den Nahmen Shaktibhakter. Sie behauptet, die Göttin Shaktistey die Natur, oder jene würksame Kraft, durch welche Gott alles erschaffen habe, sie sey das höchste Wesen, und die erzeugende Ursache der Erde, des Wasser, und des Feuers, oder des Brahma, Vishnu und Shiva, ja endlich die Gemahlin und Mutter dieser Götter. Dass sie von dieser Göttin ihren Nahmen erhalten habe, darf wohl nicht erst bemerkt werden. Als Symbole und Zeichen der Saktiaber dienen ihr, das Dreyeck, das Joni, der Lotus, und der Mond. Uebrigens bildet sich diese Sekte von ihrer angebeteten Göttin, eine zwiefache Gestalt, nähmlich die einer Schöpferin und Zerstöhrerin, wie vorhin aussührlicher gezeigt ist, als wir von der Bhaváni handelten.

Die sechste oder Ietzte Sekte der Brahmanen führt den Nahmen Sarvagnia. Ihre Anhänger behaupten alles zu wissen, wollen aber zu keiner der genannten Sekten gehören. Sie glauben ein höchstes göttliches Wesen, die Welt aber soll ihrer Meynung nach, bloss durch den Zufall, und ohne eine besondre Vorsehung gelenkt werden, und durch die einst ihr mitgetheilte Kraft bestehen.

Die Grähasta-Brahmanen gehen eine würkliche und unzertrennlihce Ehe mit einer einzigen Frau ein; ist diese aber unfruchtbar, so verstossen sie dieselbe in Gegenwart des Richters und ihres Guru oder Lehrers, und heurathen eine andere. Die Söhne erben das Vermögen ihres Vaters, die Töchter aber erhalten bloss eine Mitgabe. nem seiner Caste treuergebenen Brahmanen, steht es frey, Thiere zu speisen und Wein zu trinken. Auf der malabarischen Küste gehen sie halbnackend einher. Sie find die Rathgeber der Könige, und Richter in Religionsstreitigkeiten. Alle leisten sie dem obersten Meister ihrer Sekte oder Cafte Gehorsam, und vergehen sie sich gegen ihren Orden. oder seine Statuten, so werden sie aus demselben verstossen, ja wohl aus dem Reiche verbannet. Die Opferpriester und Gesetzlehrer unter den Brahmanen, werden von den Revenüen desjenigen Tempels erhalten, bey welchen sie angestellt find. Schon bey der Eintheilung des Volkes in Caiten, wurden den vorzüglichsten Tempeln Aecker und Felder zum Anbauen des Reisses angewiesen, um von den daraus hersliessenden Einkünften, den Gottesdienst und den Unterhalt einer bestimmten Zahl von Priestern zu be-.ftreiten. Diese Einrichtung hat auch noch izt in solchen Reichen Indiens Bestand, in welchen eingebohrene, dem National Gottesdienste ergebene Könige regieren. Doch hat dies eigentlich nur auf die Opferpriester eines bestimmten Tempels, und auf die Jamanen Bezug, nicht aber auf. diejenigen Brahmanen, welche vecheurathet find.

### KSHETRIA

Von der Regierung und dem Kriegswesen,

Die zweyte edle Volksklasse in Indien, besteht in der königlichen Caste, welche den Nahmen Kshetriagiadi Kshetram bezeichnet eine Frau, einen Acker. Körper und Tempel. Die Kshetrier nähmlich haben keine bestimmte Frau, wenn sie sich anders nicht mit einer solchen verheurathen wollen; in Friedenszeiten bearbeiten und pflegen sie die Aecker; im Kriege bieten sie ihren Körper zum Dienste für das Vaterland dar, und wohnen ausser demselben neben den Tempeln. Sie werden auch Ragia putra, d. h. Söhne der Könige, genannt. In dieser Caste müssen die indischen Könige gebohren seyn, um zum Reiche und zu der Regierung gelangen zu können. Doch giebt es gegenwärtig auch einige Könige aus der Caste der Brahmanen, wie z. B. der König von Rapolis auf der malabarischen Küste, welcher eben sowohl die Opfer versieht, als seinem Staate vorsteht.

Der altesten indischen Anordnung gemäs, ist der König eines Landes jedes Mahl der erste Soldat in demselben, und seine Kshetria, oder Ragiaputra \*), das heist seine Amtspslichten, sind unter folgende Titel gebracht.

Sandhi, der Friede. Der König nähmlich muß, so viel als möglich, suchen den Frieden zu erhalten, und mit den benachbarten Staaten in Freundschaft zu leben.

Vigraham, die Tödtung. Wenn es die Nothwendigkeit zum Erforderniss macht, muss er im Kriege die Ruhestörer zu tödten bemühet seyn.

Jánam, das Fortschreiten. Der König soll kundig feyn, die Truppen zu ordnen, zu mustern, sie in Lager zu bringen, dem Feinde entgegen zu führen, und die Kunst verstehen, nicht nur ein Pferd, oder einen Elephanten zu reuten, sondern auch diese Thiere zu lenken.

Aasanam, das Ansetzen. Der König muss es verstehen, sich an einem schicklichen Orte festzusetzen, und sich, wie sein Heer zu sichern.

Dvaidham. Er muss die Truppen gehörig vertheilen, und die Verheerung des Reichs zu hindern wissen.

Ashrajam. Er foll dem Heere, wie dem Volke Hülfe zu leisten streben, und bey wankendem Kriegsglück, sich kunstmässig in die Verschanzungen zurückzuziehen verstehen.

Dies nun sind die Amtspflichten der Könige, deren Ausübung ihnen obliegt, und zu der sie also Vorkenntnisse und Geschicklichkeit besitzen müssen. Folgendes aber sind die Mittel, deren sie sich zu einer guten Regierung bedienen sollen.

Samam. Sie müssen sich bey dem Heere und dem Volke beliebt zu machen wissen.

<sup>\*)</sup> Man schreibt fälschlich Ragiaput, oder Ragiapouts.

Danam. Sie müllen freygebig seyn.

Bhédam. Sie müssen auf eine rechtmässige Art bessern, züchtigen und strafen.

Dandam. Durch Arbeitsamkeit und Thätigkeit sollen sie ihrem Staate vorstehen und nützlich werden.

Rhasjam. Sie müssen Verschwiegenheit besitzen, und keine Geheimnisse verlautbaren.

Mandram. Bevor sie ein wichtiges Werk unternehmen, sind sie verbunden zu berathschlagen, und Vorsichtsmassregeln zu nehmen.

Parikshanam Ehe sie das Reich in einen Krieg verwickeln, muß reisliche Erwägung seiner Folgen vorhergehen.

Njájam. Die Könige müssen Gerechtigkeit üben.

Kalpana. Rechtmässige und vortheilhafte Gesetze müssen sie bestätigen.

Nila. Sie selbst endlich müssen rechtlich verfahren.

Als Stützen und Sicherungsmittel des Reichs, führen die Indier schlüsslich folgende auf. Zuerst den Regenten. Alsdenn.

Rágiam. Diefer Regent nähmlich muß fein Reich würklich besitzen.

Amádja. Er muss einen geschickten Minister haben.

Suharda. Ein treuer Diener muss ihm zur Seite stehen.

\* Cosham. Es muss ein Schatz gesammelt und beygelegt werden.

Durggam. Der König muss mit hinreichenden Hülfsmitteln versehen seyn.

Belam.

Belam. Er muß kriegerische Macht und ein Heer haben.

Dies sind die Erfordernisse der Könige und Reiche, von denen aber die des Kriegswesens verschieden sind. Waren nähmlich die Soldaten versammelt, die Kriegsgeräthe herbeygeschaft, das Heer gemustert, und der Proviant vertheilt, so wurden die indischen Truppen vormahls nicht nach Legionen, Cohorten, Fahnen oder Rotten, sondern in folgende Ordnungen oder Glieder getheilt.

Das erste Glied hiess Patti, und in demselben befanden sich ein Elephant, ein Wagen, drey Reuter, und fünf Infanteristen.

Das zweyte Glied, Sénamugham, bestand aus drey Elephanten, eben so vielen Wagen, neun Reutern, und funfzehen Infanteristen.

Das dritte Glied, Gutmam, enthielt neun Elephanten, neun Wagen, sieben und zwanzig Reuter, und fünf undvierzig Infanteristen.

Das vierte Glied, Ganam, faste in sich sieben und zwanzig Elephanten, eben so viele Wagen, sieben und achtzig Reuter, und hundert und fünf und dreißig Infanteristen.

Das fünfte Glied, Vahini, bestand aus ein und achtzig Elephanten, eben so vielen Wagen, zweyhundert und drey und vierzig Reutern, und vierhundert und fünf Infanteristen.

Das fechste Glied, Vrdana, schloss in sich zweyhundert und drey und vierzig Elephanten, eben so viele Wagen, siebenhundert und neun und zwanzig Reuter, und eintausend zweyhundert und funfzehen Insanteristen.

Das siebente Glied, Ciamú, enthielt siebenhundert und neun und zwanzig Elephanten, gerade so viele Wagen, zweytausend einhundert und sieben und achtzig Reuter, und dreytausend sechshundert und vier und vierzig Infanteristen.

Das achte Glied, Aniguini, bestand aus zweytausend einhundert und sieben und achtzig Elephanten, einer gleichen Anzahl von Wagen, sechstausend fünfhundert und ein und sechzig Reutern, und zehentausend neun hundert und fünf und dreißig Infanteristen.

Das neunte Glied endlich, oder Akshohini, zählte ein und zwanzigtausend achthundert und siebenzig Elephanten, eben so viele Wagen, fünf und schzigtausend, sechshundert und zehen Reuter, und einhundert und neuntausend dreyhundert und funfzig Infanteristen. Dieses Glied beschloss zugleich das ganze Heer, wenn je eine solche Armee in Indien würklich vorhanden war \*).

In dieser Stellung also lieserten die Indier zu alten Zeiten ihre Treffen, und wahrscheinlich wurde sie auch von dem Heere beobachtet, welches unter dem Könige Porus gegen Alexandern kämpste \*\*). Hieraus lässt es sich denn auch erklären, wie das indische Heer bey dieser Gelegenheit, ohngeachtet seiner Uebermacht, dennoch dem macedonischen unterlag. Späterhin befolgten die Indier zuerst die persische, dann die tatarische, und itzt die europäische Schlachtordnung. Tipo Saib hat die französische, der König von Travancor aber die englische Kriegszucht angenommen.

Wie leicht es übrigens sey, ein Heer in Indien aufzubringen, ergiebt sich deutlich aus folgenden Gründen.

<sup>\*)</sup> Ein solches Heer würde demnach aus 25150 Elephanten, ehen so vielen Wagen, 75456 Reutern, und 125749 Infanteristen bestehen, jedes nachfolgende Glied aber ohngesähr drey Mahl größer seyn, als das nächstvorhergehende. Anm. d. Bearb. \*\*) S. Curtus Lib. 8. eap. 23.

Für das erfte, so ist die zweyte königliche Caste in Indien, zugleich auch die militärische Caste, und da sie zum Unterhalte ihre angewiesenen Gärten und Aecker hat, so ist sie beständig zum Kriege vorbereitet und versehen, und es bedarf nur eines Umschreibens oder Zeichens, um sie augenblicklich zu versammeln. Zweytens bedarf es keiner langen Zurüftungen, denn die Indier streiten mehrentheils nackend, mit Bogen und Pfeilen, Lanzen, Schildern, Schwerdern, Spielsen von verschiedner Länge, Kolben, Wurfspiesen und Hellebarden. Flinten sind nicht überall gebräuchlich, auch nicht einmal in einem und demselben Reiche allgemein eingeführt. Der indische Soldatist drittens fehr leicht zu unterhalten, denn Reis, Früchte, Kräuter und Reiswasser, waren von jeher, und sind noch itzt seine ausschliefsende Nahrung. Eben so enthaltsam war er auch in ältern Zeiten in Rücklicht auf den Gebrauch des Opiums, und der Kanciáva - oder Banga - Blätter, deren Genuss berauschend ist; späterhin aber führten die Araber dies in Indien ein. Der europäische Soldat, welcher der Unmässig-Keit nachhängt, und dem Araka, oder Arak sehr ergeben ist, wird durch seine Ausschweifungen, durch die Hitze, die Armseligkeit, die Märsche, und die Krankheiten, welche daraus folgen, sehr leicht mitgenommen, und ist nach dem erlten Kriegszuge untauglich, daher die Engländer und Holländer lieber indische Truppen in Sold nehmen, und ihnen den Vorzug vor den europäischen geben. tens endlich, so kehrt der indische Soldat, nach beendigtem Kriege, zu seinem Eigenthum zurück, und bauet die Aecker an, welche dieser Caste vor Alters her angewiesen Dies mindert natürlich den Druck des Volkes, macht den Ackerbau blühender, und das Land befindet sich glüklich dabey. Nachdem aber die Tataren und Europäer ihre Art Krieg zu führen, und ihre Unmenschlichkeiten nach Indien verpflanzt haben, find Mieths - oder Soldfoldaten auch hier üblich geworden.

Die Kshetrier kleideten sich vor Alters bloss in feine Leinwand, trugen Fusssohlen, und umwanden sich wie noch itzt, das Haupt mit leinenen Tüchern. Sie dürfen den Schultergürtel in eben der Art tragen, wie die Brahmanen, nur erhalten sie dadurch nicht die Erlaubnis, wie diese, das Gesetz zu erklären, sondern bloss, die Erläuterungen desselben anzuhören. Die Könige erhielten ihren Unterricht von den Philosophen, und zwar in Häusern, die nahe an den Tempeln liegen: und diese Sitte sindet noch in Tibet und auf der malabarischen Küste Statt. Dort nähmlich wird der junge Ticho Lama im Kloster der Lahen, hier aber die Coccinensischen und Travancorischen Könige, in nahe an Tempeln gelegemen Gebäuden, unterrichtet.

Diese königliche Caste ist in mehreren Gegenden Indiens verloschen, und an ihre Stelle ist die dritte Caste. nähmlich die der Shudra und Najren getreten, welche itzt den Kriegsdienst versehen. Weder die eine, noch die andre dieser Casten, ist zu einer würklichen und gesetzmäsfigen Ehe verbunden, fondern alles hängt bey ihnen vom Gutdünken, und von der Neigung ab: daher der Mann feine einmal angenommene Frau wieder wegschicken, ja das Frauenzimmer sogar, den bey sich zugelassenen Liebhaber, nach Willkühr verabschieden kann. Dies ist der Grund, woher das Frauenzimmer zwar in ihrem Hause Befuche von Männern dieser Caste annimmt, aber nur selten in das Haus des Mannes geführt wird. Das Recht. fie zu besuchen, hängt bloss von ihrer Erlaubniss ab, und von den Bedingungen, die sie dabey ihrem Liebhaber Indessen erhält ein Frauenzimmer, einer alten Sitte gemäß, bey dem ersten Besuche, ein Gewand von feiner Leinwand. Nimmt sie es an, so gilt dies als ein Beweiss, dass sie in die Wünsche des Mannes stimmt, und ihm den Umgang mit sich, ja gleichsam ein Recht auf sich zugesteht, und dieser Umgang hat denn in gewisser Art ein gesetzliches Ansehn.

Diese unbestimmte Liebeley, diese Freyheit, sich mit einem Frauenzimmer zu verbinden, und bald wieder zu trennen, diese durch Ort und Umstände bestimmte, der beyderseitigen Willkühr überlassene Wahl, und die daraus hersliessende Sorglosigkeit des Vaters im Bezug auf seine Kinder, die er zuweilen nicht einmal dem Ansehen nach kennt, dies alles, sage ich, könnte beynahe mit Gewissheit vermuthen lassen, dass diese Caste endlich ganz aussterben und verlöschen müsse: aber die Unveränderlichkeit, das hohe Alter und die lange Dauer dieser Sitte, beweisen das Gegentheil. Denn diese Caste besteht noch, und wird wahrscheinlich auch so lange Bestand haben, als die indische Religion, und die ursprünglichen Einrichtungen dieses Volkes, im Ansehen sind \*).

Die aus einer folchen Verbindung erzeugten Söhne, treten ganz in die Lage ihrer Mutter. Sie bleiben, wie

Anm. des Bearb.

<sup>\*)</sup> Der Verfasser scheintslich hier einigermassen zu widersprechen, indem er vorhin gestand, diese Caste sey wirklich schon in mehreren Gegenden Indiens verloschen. Indessen glaube ich, dass seine letztere Behauptung gegründet ist. Wären die Frauenzimmer aus einer andern Caste, als der königlichen, dann würden freylich auch ihre Söhne nicht zu dieser gehören, und es wäre ein Wunder, wie sie noch bis izt habe bestehen können. Da aber die Frauenzimmer auch aus keiner andern, als aus der königlichen Caste seyn dürfen, wie der Verf. gleich nachher erkläret, so bleiben ihre Söhne gleichfalls in derselben. und der ganze Unterschied besteht darin: dass sie nicht in die Erbschaft ihrer Väter, sondern ihrer Cheime treten, und unter diesen Umständen, könnte nur eine wunderbare Unfruchtbarkeit diefe Caste besonders ausrotten. Ich kann mich irren. aber ich halte die Einrichtung dieser Caste für ausgezeichnet Staatsklug. Der Soldat nähmlich hat hier seinen Grund und Boden, für den er aus Interesse fechtet, aber keine eigentliche Familie, so dass er in Gefahr geriethe, bey dieser lieber in Unthätigkeit zu schwelgen, als dem Feinde entgegen zu gehen. Wenn die würklichen Folgen diefer sichern Voraussetzung in neuere Zeiten nicht entsprechen, so liegt die Ursache davon offenbar in andern Umständen.

hergebrachte Sitte und Recht es verlangen, bey dem Frauenzimmer, werden in dem Hause ihrer Mutter erzogen, und erben das Vermögen ihres Oheims, ohne dass dabey eine Rücksicht auf den Vater eintrete; vielmehr muss dessen Schwester gleichfalls, wenn er eine solche hat, die von sich gebohrne Söhne ernähren, und erziehen, worauf sie denn eben sowohl ihren Oheim beerben.

Es wird den Frauenzimmern als ein Verbrechen angerechnet, wenn sie sich mit einem Manne aus einer andern Caste etwas zu thun machen; und ist dieser aus einer geringern Caste, so werden sie, wenn sie ihres Vergehens überführt find, gewöhnlich auswärts hin als Sclavinnen verkauft. Die Söhne der Könige treten also nicht als Erben in die Verlassenschaft ihres Vaters, sondern bloss der erstgebohrne Sohn der Schwester des Königes, beerbet seinen Oheim, und pflegt den Nahmen des zweyten Königes zu führen, so wie seine Mutter, oder die Schwester dieses seines Oheims, den Titel Königin führt. Dass hierbey gar nicht auf die eignen Söhne des Königes und deren Mutter Rücklicht genommen werde, ist schon gesagt. Diese haben zwar rechtliche Ansprüche auf einen besondern Unterhalt, aber nicht auf besondere Würden. So verhält es sich denn auch gegenwärtig mit den Söhnen der Könige Perumpadapil und Rama Varmer.

Als Ursache dieses Gesetzes und dieser Sitte, führen die Indier an, dass dadurch das königliche und kriegerische Blut unvermischt erhalten werde, dass die Besitztlichkeiten auf diese Art, nicht durch die Frauen von einer Familie auf die andere übertragen würden, dass die Männer, entledigt von der Sorge für Söhne und Gattinnen, rüstiger zum Kriege wären, dass endlich die Frauen dadurch gegen die Gesahr in Sicherheit gestellt würden, bey einer längern Abwesenheit ihrer Gatten, in eine gewisse Unenthaltsamkeit zu verfallen, und die Männer eben so wenig zu befürchten hätten, ihnen untergeschobene Söhne zu ernähren.

V A J. S H J E R.

Die dritte edle Volkscaste in Indien führet den Nahmen Vajshagiadi. Als ihre Beschäftigungen werden folgende angesehen:

Krshi, der Ackerbau.

Pashupáljam, die Hütung des Viehes.

Vanigiam, der Handel, oder der Verkauf ländlicher Dinge.

Zuerst soll Shrirama, oder der jugendliche Bacchus, die Indier mit dem Ackerbaue bekannt gemacht haben, und daher heist er äuch Siravanni, d. i. der Pslüger. Auch wird ihm die Vereinigung der bis dahin zerstreutlebenden Indier, und ihre Zusammenführung vom Hirten - zum bürgerlichen Leben beygemessen. Diese Meynung erscheint aber bald in ihrem Ungrunde, wenn man erwäget, dass der Ackerbau und das Hirtenleben einer einzigen Caste bestimmt ist, also von dem indischen gesetzlichen und bürgerlichen Systeme abhängt. Demzusolge kann also die Einrichtung jener beyden Handthierungen auf keinen

andern, als auf den König Manu zurückgeführt werden. dem man die Eintheilung des indischen Volkes in Casten zuschreibt \*). Da Shrirama aber die Tagessonne darstellet, und die ganze Grundlage der indischen Religion sowohl, als vieler in diesem Lande im Schwange gehender Sitten und Gewohnheiten, zwar nicht aus der künstlichen. und gelehrten Beobachtung der Gestirne, aber wohl aus dem blos natürlichen und einfachen Anblick des Himmels herzuleiten ist: lässt sich da nun wohl mit einiger Wahrscheinlichkeit annehmen, dass so frühe und nothwendige Kenntnisse, als diejenigen sind, welche das Hirtenleben und der Ackerbau verlangt, von der Sternkunde getrennt gewesen seyn sollten? dass sie einen andern Ersinder sollten gehabt haben, als die Nothwendigkeit? und dass endlich eine dieser Kenntnisse älter sey, als die andere? Demnach aber erforderte es denn auch schon die natürliche, einfache und richtige Anordnung der Gesetzgebung, selbst zur Zeit der ersten bürgerlichen Einrichtung unter den Menschen, dass da, wo Priester zur Bewerkstelligung der Verehrung der Götter, und Könige als Vorsteher des Volkes, angestellt waren, auch Ackerleute, Hirten, und solche Leute vorhanden wären, welche die erzeugten Produkte in Umtrieb brächten. Diese bewundernswürdige, der menschlichen Natur angebohrne, Anordnung, thut auf das deutlichste die ursprüngliche Einfalt dieses Volkes, und das hohe Alter dieser Gesetzgebung dar. Ackerleute müssen denen, welche fich nicht mit der Bereitung von Nahrungsmitteln beschäftigen, Getraide, Reiss, Milch, und Butter überlassen, und indess die Priester den Gottesdienst versehen,

Anm. d. Bearb.

<sup>\*)</sup> So leicht dies freylich aus den indischen Angaben hersliesst, so wenig lässt sich hierauf doch eine historische Behauptung gründen, nicht mehr und nicht weniger, als jetwa auf den babylonischen Thurmbau. Denn jene historisch eingekleidete Angaben sind nichts als Vermuthungen alter Völker über das noch höhere unbekannte Alterthum.

und die Könige für den Frieden sorgen, oder Kriege führen, muss eine dritte Caste die Accker bearbeiten, und jenen die benöthigte Speise herbeyschaffen.

So angesehen und geachtet die erste und zweyte. Cafte in Indien ist, eben so sehr ist es auch diese dritte, da sie mit jenen in der engsten Verbindung steht, höchst unentbehrlich ist, kein unanständiges Geschäfte treibt, und die Grundlage des ganzen Staates ausmacht. Hier tritt gar kein Gedanke ein, an jenen den Luxus befördernden, und die Kräfte des Reichs schwächenden \*) Handel, sondern die Gesetzgebung zeichnet sich auch hier durch ihre Simplicität aus, indem sie die Lebensart, Arbeit und Beschäftigung dieser dritten edlen Caste, auf den Ackerbau, die Viehzucht und den Handel mit den hieraus gewonnenen Pro-So besteht diese Gesetzgebung schon dukten einschränket. feit mehr als dreitaufend Jahren \*\*), und follte daher wohl nicht so oft in Europa getadelt werden.

Die indischen Tempel sowohl, als die christlichen Kirchen, und die ihnen verliehenen Grundbesitzungen, sind von aller Schatzung oder Steuer befreyt \*\*\*), und die

Anm. d. Bearb.

Anm. d. Bearb.

<sup>\*)</sup> Thut dies der Luxus geradehin und ausschließend immer?

<sup>\*\*)</sup> Auch historisch erwiesen und gewiss?

<sup>\*\*\*)</sup> Der heidnische König von Coccina verlieh den katholischen Priestern das Dattelnwäldchen und die Kirche von Verapolis. Hier ist der auf einer Kupserplatte in gemeiner malabarischer Sprache abgesalste Schenkungsbrief in einer Uebersetzung.

<sup>&</sup>quot;Wörtlicher Gruss des Königes an die Priester zu Verapolis! Wir besreyen hiermit, den von uns bisher besessen, im Distrikte von Verapolis belegenen Dattelnwald Tattaraceri, und die itzt in ihm besindliche christliche Kirche, von jeglicher Abgabe, Taxe, Schatzung oder sonstigen Last,

Kirchen der Nafrani genannten St. Thomas Christen in Malabarien, geniessen dieses Vorrechtes schon seit der Zeit des Königes Geramperumal, das heisst, fast seit dem sechsten Jahrhundert. Es ist ein uralter, allgemeiner und unwandelbarer Grundsatz der Indier, dass nichts müsse an-

die sowohl wir, als unsre Erben, Nachkommen oder Minister, aufgelegt haben, oder in Zukunft auflegen dürften, und schenken euch jenen Grund von der Obersläche der Erde, bis herab in die Tiefe des Wassers, und verleihen ihn euch, daher wir denn auch dieses Schenkungs - Befreyungs - und Zusicherungs - Instrument oder Schreiben haben aussertigen lassen. Die Grenze jenes Dattelnwaldes macht gegen Morgen der dort vorüberströmende Fluss, gegen Mittag der Dattelnwald Mundenceri, dessen nördliches Ende er berühret; gegen Abend der Dattelnwald Maraba, an dellen öftliche Seite er ftölst, und gegen Mitternacht der Dattelnwald Manijandra, mit seiner füdlichen Seite. Was nun von diesen vier Grenzen eingeschlossen ist, das alles, bis zu der Tiefe des Wassers herab, verleihen, schenken und ertheilen wir euch, zu eurem Eigenthumel und Besitze, und damit aus diesem, oder wegen dieses Grundes keiner von unsern Erben, oder sonst irgend jemand, Ansprüche mache, Abgaben, Taxe oder Schatzung fordere, oder einhebe, so befreyen wir dieses euer Eigenthum von jeder solchen Last, so dass ihr ungehindert eure Religionsübungen verrichten, und jenes Dattelnwäldehens, so wie alles dessen, was er enthält, euch nach Willkühr bedienen möget, denn es ist eure Besitzung, die wir euch verleihen, als verlichen be-stätigen, und zu euerm Eigenthume abtreten. Diesen Beschl und Beschluss nun, habe ich Ramen, mit eigner Hand, und in allem übereinstimmend mit den Worten des Königes im Palaste Cerekel, abgefasst, im Jahre 860 der Stadt Collam, im Monate der Jungfrau".

Das Jahr 860 der Stadt Collam ist unser 1673tes Jahr, und der Monat der Jungsrau ist unser September. Die bürgerliche Zeitrechnung der Malabaren beginnet also, wie wir sehen, mit der Erbauung der Stadt Coullon oder Collam. S. Alph. Malabar. p. 21.

getaftet werden, was Ishvar'an oder dem höchsten Gotte gehört, und ihm geheiligt ist \*).

Die Schulen, oder Akademien, in welchen die jungen Brahmanen erzogen werden, und den Unterricht im Samfcrid, in der Liturgie und den Religionsritus, in der Sternkunde und andern Wissenschaften, welehe alle unter dem gemeinschaftlichen Nahmen Shástram begriffen werden, erhalten, haben auch ihre eigenthümlichen Grundbesitzungen und Revenüen, die ebenfalls von jeder Staatsabgabe befreyet find. Die Einsammlung jener Revenüen ist einem Brahmanen übertragen, der von diesem seinem Amte den Titel Snádaga führt, und den Lehrern so wie dem ganzen Institute, das Jogam heisst, die Zahlung der Be. dürfnisse leistet. Diese Einrichtung findet noch gegenwärtig Statt auf der Akademie zu Triciuri in Malabarien, wo die Gestalt der altindischen Religion, unter ihr ergebenen Königen, noch immer unverändert erhalten ist, dahingegen im mitternächtlichen Striche von Indien, die ursprüngliche Verfassung und Religion, so wie die alten Sitten und Rechte, durch die Tataren, Araber und Engländer, mit andern untermischt und in ihrer Form umgewandelt worden find. Da Indien nun so mancherley Beherrschern unterworfen ist, deren erste Sorge es war, die alten Gesetze abzuschaffen, und neue an ihre Stelle zu setzen: so

<sup>\*)</sup> Der Verf. rust hier aus: "Wer'wollte nicht lieber unter diesen Heiden leben, als sich nach den Thorheiten, Gesetzen und Einrichtungen einiger europäischer Neuerer ummodeln lassen!" AJs Priester hat er Recht, auf das Patrimonium Petri zu halten; als Gelehrter kann er Ansprüche auf das Zugutehalten dieses Ausruses machen, denn ein gelehrter Mann ist nicht immer ein gescheuter Mann; aber will er dies leztere seyn, so hätte er bedenken sollen, dass der Gottheit alles gehört, es mag Priester oder Laye besitzen, und dass es sich gemeinehin in den Händen der Leztern besser, als in den Händen der Erstern besindet.

würde es überhaupt schwer werden, das Feudalsystem, die Gewohnheiten und alten Einrichtungen dieses Landes, in einem gewissen Zusammenhange darzustellen. Eben daher rühret auch die Verwüstung Indiens, und die schreckliche Verheerung dieses herrlichen Landes durch Angarien \*), Schatzungen, Steuern, u. s. w. Wie oft hat man in Indien die Gelegenheit, den Golddurst der Europäer anzustaunen, dessen Befriedigung ihnen auch die gewaltsamsten Mittel annehmlich macht! und wie schicklich war die Antwort des Königes von Travancor, welche dieser einem Europäer gab, da derselbe ihm die Strenge der Eintreibung einer Abgabe vorwarf, er sagte: Ihr selbst habet mir Strenge und Gewaltthat in der Regierung gelehret.

Auf der malabarischen Küste müssen von zehn Maassen Saat, welche im Ertrage hundert Maasse Reiss abwerfen,
drey Maasse von jenem, also eben soviel als dreysig Maasse von diesem, an den König erlegt werden. Dieser Zehente heist Muppara, und er ist durch ein altes Gesetz
verordnet, dem die Vajshjer, Shudrer, Najren, die
St. Thomas Christen, die eingebohrnen Araber, welche den
Nahmen Mapule erhalten; und endlich alle diejenige unterworfen sind, welche von dem Könige Aecker erhalten
haben und sie anbauen. Niemand, ausser den Tempeln,
Kirchen, Akademien, und Klöstern der Jamanen, erhält
ein Eigenthum auf Aecker oder Dattelwälder, ja, nach
einer alten hergebrachten Sitte, können die niedrigen Ca-

Anm. d. Bearb.

<sup>\*)</sup> die Angarien find eine uralte Einrichtung des orientalischen Despotismus, und bestehen eigentlich in gewissen Poststationen
mit unterlegten Pserden für die Couriere, denen es zugleich
sreysteht, wenn es an Pserden mangelt, sich solche, wo sie
zu sinden seyn mögen, zu nehmen, ja sogar von dem Reisenden,
der ihnen etwa begegnet. Da muss denn der Eigenthümer bis
zu der nächsten Station mitlausen, um dort sein Pserd wieder
zu erhalten, oder wohl gar um den Weg zu zeigen. S. Chardin Voyage en Perse. T. H. p. 242.

sten des Volkes, gar kein Grundeigenthum besitzen, weil fonst zu fürchten stünde, dass sie nicht nur ihren bisherigen Zustand, und ihre Gewerbe verlassen, sondern dass sie auch durch Würde, Besitz, Ehrgeitz, Geschlechtsreinigkeit und Adel, mit den übrigen Casten möchten verwechselt, und auf diese Art dem gesetzlichen Systeme, Indiens könnte Eintrag gethan werden.

Der Acker wird mit einem hölzernem Pfluge, nicht aber mit einer eisernen Pflugschaar aufgewühlt, indem das Erdreich in den mehresten Gegenden dieses Landes leicht ist. Die Egge ist garnicht gebräuchlich, und eben so wenig bedient man sich eines Jätheinstruments, denn der Reiss wächset in niedrigen und feuchten Aeckern, und das Unkraut wird mit den Händen ausgeraufet. In vielen Gegenden Indiens wird der Acker jährlich zwey Mahl befäet, und eben so oft geerndtet. Wenn die Ländereven unfruchtbarer find, so gräbt man mitten in denselben, und in bestimmten Entfernungen Gruben, die mit abgeschnittenen Zweigen und Blättern angefüllt, und dann, wenn sie verfault find, als trefflicher Dünger gebraucht werden, der die Aecker auf eine Art befruchtet, dass es nicht nöthig ist, sie brach liegen zu lassen. Wenn es am Regen mangelt, so schöpfen he mit einem Eimer oder Gefässe, das an einer Stange befestiget ist, Wasser aus den Seeen, Flüssen und Teichen, und leiten es vermittelst Canale und Rinnen auf ihre Aecker. wie Sonnerat dies weitläuftiger beschrieben hat \*). Man würde sich sehr irren, wenn man die Art und Weise des indischen Ackerbaues im Allgemeinen nach dem Verfahren der Leute auf der Coromandelküste beurtheilen und daher tadeln wollte. Aus Bengalen und von der malabarischen Küste her wird ja eine Menge Reis zum Unterhalte für die Indier auf der Coromandelküste abgeführt, dort also muss man sich die Kenntniss des indischen Ackerbaues holen, nicht aber hier, wo der Boden dürre und undankbar ist;

<sup>\*)</sup> S. Sonnerat a. a. O. Th. I. S. 189. der Oktav-Ausgabe.
D d 3

und die Leute sich mehr mit dem Handel, oder dem Weben und Färben seiner Leinewand, als mit dem Landbaue abgeben.

Einigen Angaben zufolge, die sich bey dem Arrian, Strabo und Curtius besinden, sollte man sast glauben, dass die Brahmanen sehon in den ältesten Zeiten des Ackerbaues wegen, Tagebücher oder Calender angesertigthätten. Nunschien es ihnen aber der Natur und Sternkunde gemäß, nach der Bewegung der Sonne, — denn sie halten immer noch dafür, dass die Sonne sich um die Erde bewege \*) — zufolge der zwölf Himmelszeichen, durch welche die Sonne gleichsam geht, das Jahr in eben so viele Monate zu theilen \*\*), und diese Eintheilung sindet in Indien noch gegenwärtig Statt.

Nicht minder erforderte es die Sternkunde, den Lauf und Einflus, die Verbindung und Einwürkung der Sonne, des Mondes und der übrigen Planeten zu beobachten, zu bemerken, welcher Zusammenhang zwischen diesem allen und der Erde, vorzüglich aber dem Ackerbaue, statt habe, und demnach nun die Saat-und Erntezeit zu bestimmen, die glücklichen und unglücklichen Tage zu bezeichnen, oder sie mit einem eisernen Griffel auf Palmblätter einzutragen, aus der Bewegung der Luft und der Gestirne Regen oder heiteres Wetter vorher zu sagen, ja endlich den Gestirnen,

<sup>\*)</sup> Es scheint nicht als gewiss angenommen werden zu können, dass die alten Brahmanen die Erde in den Mittelpunkt der Welt gesetzt hätten, ja einige meynen, der indische Philosoph Javan Ashvarja habe die Attraction gelehrt, und die Sonne in den Mittelpunkt des Weltsystems gestellt. S. die Asiatiek Researches. p. 430.

<sup>\*\*)</sup> S. Walthert doctrina indica de tempore, p. 153. als Anliang zu Bayert historia regni Bactriani, und dieses Letztern Chronologia Scytica vetus, in den Commentariis academ. Petropolit, T. 3. p. 302.

welche sie für Intelligenzen halten, und wie Gottheiten verehren, eine besondre Kraft zuzuschreiben.

Dass die Brahmanen im Alterthum, sich schon mit der Sternkunde beschäftigten, und den Planeten mancherley Kräfte, ja selbst einen gewissen Einfluss auf die Erde zuschrieben, erhellet aus den alten Nahmen derselben nur zu deutlich. Ciani oder Shani ist der Nahme des Saturn. und seine Bedeutung ist, feucht, kalt. Er heisst auch Shanejshvara, oder der Herr der Feuchtigkeit; Gauri, der am, oder aus dem Ganges gebohren; Manda, der Langsame, wegen des größern Kreises, den er um die Sonne zu machen hat, und den er also auch nur in längerer Zeit zurücklegt; Pangu, der Hinkende; ja endlich heißt er auch schlechtweg die Zeit, oder der Planet, welcher zu seinem Umlaufe einer gar langen Zeit bedarf. Saturn heißt alfo allegorisch Chronos, oder Zeit, wird als Greis abgebildet, und hält zuweilen eine Sichel in der Hand, weil er ein Symbol der Zeit ift, indem die Umschreibung feines Kreislaufes nur in längerer Dauer möglich ist. - Er trägt auch wohl eine Schlange, als Symbol des Lebens, weil er wie die übrigen Planeten, gleichfalls die Eigenschaft der Belebung besitzt, und auf des Irdische Einflus Die Malabaren und Tamuler halten ihn für einen Tabassa, d. h. für ein beschauendes Wesen, weil er nähmlich, wie Budha oder Merkur, die Gottheit der Sonne beschaut, und sich um sie wälzet. Budha oder Dherma ist der Rathgeber Saturns, weil er sich der Sonne, als der obersten indischen Gotheit am nächsten befindet, daher er auch der Allwissende, der Verstand, die Einsicht heifst. Er zeiget dem weiter von sich entferneten Saturn den Weg für die Vollendung seines Kreislaufes um die Sonne, und aus dieser Ursache hält man ihn auch für den Bothen der Götter, den Führer der Wanderer, und den Schreiber des Saturn.

Der Mond ferner führet die Beynahmen: der Kühle, Feuchte, Bmune, Rückwärtsgebogene, der Herr; Jupiter heißet der Planet von großem Körper, der Beschauende und Lehrer, und die Venus endlich Vshaen a, der immer erzeugende Stern, oder der Frühltern. Dies scheinet zu beweisen, dass die alten Brahmanen in der Sternkunde sehr bewandert waren, und dass diese Wissenschaft, zugleich mit ihren astronomischen Fabeln und morgenländischen Allegorien, von da aus nach Griechenland und Latium übergetragen wurde.

Das Alter dieser Genien oder Planeten, ist sehr von dem Alter der Menschen verschieden, und die himmlische Zeitrechnung übertrifft die des Menschengeschlechts ungemein. Nach jenem Alter berechnen die Indier das Alter ihres Volkes, und dass es demzusolge hoch heraufgeht, versteht sich nun von selbst. Ein Tag der himmlischen Genien und Götter, beträgt eins unsrer Jahre; ein Jahr von jenen durchlebt, hat die Länge von dreyhundert und fünfundsechzig unsrer Jahre, und vier himmlischen Genien in sich. Nach diesem Calcul richten nun die Indier ihre Zeitrechnung ein, und bestimmen ihr fabelhaftes Alter.

### Von dem Gebrauche

des

# GEMÜNZTEN GELDES

bey

DEN INDIERN.

Strabo\*) sagt, die Indier hätten zwar einen Uebersluss an Metall, bedienten sich aber weder des Goldes noch des Silbers. Und an einer andern Stelle \*\*) erzählet er aus dem Berichte des Nearch, welcher Alexanders des Großen Schiffe nach Indiengeführt, und dieses Land durchreiset hatte, dass die Bewohner desselben zwar gegossens, aber nicht geprägtes Erzt brauchten. Eben so berichtet Pausanias \*\*\*) aus dem Munde der Reisenden, dass die Indier einen Tauschhandel gegen griechische Waaren trieben, aber bey ihrem

<sup>\*)</sup> Lib. 15.

<sup>\*\*)</sup> L. c.

<sup>\*\*\*)</sup> Lib. 3. p. 117. ed. Florent. 1551.

Ueberflusse an Gold und Erzt, keine ausgeprägte Münze hätten. Arrian hingegen erzählt †), dass sich in Barvgaze (Baroche) alte Drachmen fänden, mit griechischen Inschriften und den Bildnissen Apollodor's und Menander's, die dort nach Alexanders Tode die Oberherrschaft an sich Plinius endlich schreibt \*\*), dass unter der Regierung des Kaiser Claudius, ein Freygelassener des Annius Plocamus, der den Zoll vom rothen Meere gepachtet hatte, nebst seinem Schiffe vom Nordwinde ergriffen und nach Indien, oder wie es nach genauer Unterfuchung der vom Plinius angegebenen Oerter und ihrer Lage scheint, an die Insel Ceylan oder Taprobanes, verschlagen wurde. Hier nahm ihn, fährt Plinius fort, der Rachia, d. i. der heutige Rágia oder König gütig auf, und wunderte fich nicht wenig, als der Freygelassene ihm Münzen zeigte, die, obwohl sie mancherley Gepräge führten, dennoch alle im Bezuge auf die Regierung des Kaiser Claudius standen. Ja noch mehr, der König schickte hierauf Gesandten nach Rom, welche ein Bündniss zwischen ihm und den Römern bewürken sollten. Verwunderung des indischen Königes, zusammengenommen mit den vorher beygebrachten Zeugnissen jener griechi-Schen Schriftsteller und Reisenden, thun nun ziemlich deutlich dar, dass zwar griechische und andre Münzen vor Alters nach Indien gebracht find, dass aber der Handel dieses Landes vorzüglich durch Umtausche getrieben ward, indem man ägyptische, griechische und arabische Waaren, gegen indische umsetzte. Eben daher aber konnte der Gebrauch des gemünzten Geldes denn auch nicht stark seyn, vorzüglich in den vom Meere entfernter gelegenen Gegenden, wo es, wie unter den Bewohnern des Gebürges Gates, noch itzt fast gänzlich unbekannt ist, so dass hier immer der Tauschhandel beynahe ausschließend üblich ist. Dem-

<sup>†)</sup> Peripl. maris Erythraei.

<sup>\*\*)</sup> Hift, natural. Lib, 6, cap. 22.

ohngeachtet kann es doch schwerlich auch an assyrischen und persischen Münzen in diesem Lande gesehlt haben, da, wie die Geschichte ausweiset, Darius, Semiranis und Cyrus, sich der mitternächtlichen Gegenden Indiens bemächtigt hatten. Besasen nun diese Nationen geprägtes Geld, so führten sie es auch wahrscheinlich hier ein, wie denn noch gegenwärtig in diesem Lande persische, ja sogar venetianische Münzen im Umlause sind, welche von den Arabern aus Cahira und Mocha, und von den Persern aus den Gegenden am persischen Meerbusen, nach der malabarischen Küste gebracht werden \*).

Doch dies bey Seite, so hat Indien einst auch seine eigenthümlichen Münzen gehabt, die sich so besonders vor den übrigen auszeichnen, dass es leicht ist, sie zu erkennen. Es ist vorhin dargethan, dass die Indier und Tibetaner schon seit den ältesten Zeiten das Dreyeck, den Lingam oder Kegel, die Bärmutter der Göttin Bhaváni. und den im Joni befindlichen Lingam verehren: wenn fich also diese Symbole oder Kennzeichen auf gewissen Münzen finden, so darf man sie für ächt indisch halten \*\*), und von der Art ist die im Borgianschen Museum zu Velitri befindliche Silbermünze, die das Joni der Bhavani dar-Dass schon vor Alters und auch noch gegenwärtig die Indianer die Sonne, den Mond, die Planeten und Geftirne anbeten, ist gleichfalls schon ausführlich dargethan; dasselbe aber wird auch durch viele indische Münzen bestätigt, welche auf der einen Seite den zwiefach gehörnten Mond, auf der andern aber das Bildniss des Shiva, mit dem Dreyzack in der Hand, und das seiner Gemahlin Párvadi darstellen, wie z. B. die Münze Viráguen, welche gewöhnlich Pagode de Mangalor, d. h. die Münze der Stadt Mangalaburam, genannt wird. Sonnerat

E 2

<sup>\*)</sup> S. Adleri Museum Cusicum Borgianum Velitris T. I. p. 37 seq.1

<sup>\* \*)</sup> Versteht sich, wenn der Betrug sie nicht nach indischen Originalen geprägt hat. Anm. d. Bearb.

fpricht von diesem Geldstücke \*), und führet ein anderes auf, welches den Lingam darstellet; ja, er erzählet auch, dass sich noch gegenwärtig im mitternächtlichen Theile Indiens, alte Münzen sinden, auf welchen die zwölf Himmelszeichen abgebildet sind, wodurch das oben gesagte eine wichtige Bestätigung erhält.

Die ursprünglichen und eigenthümlichen Münzen dieses Landes find, wie gefagt, leicht von andern, die auch in Indien üblich waren oder find, zu unterscheiden, denn ausser den vorher angegebenen Kennzeichen, enthalten sie auch auf der einen Seite das Bildniss, entweder der Göttin Laekshmi, als der Beschützerin der Reichthümer, oder der Göttin Bhavani, die auch Bhagavadi, und unrichtig Pagode heisst, als des symbolischen Mondes, oder allein das Bildniss des Shiva, oder endlich Sterne ohne irgend eine anderweitige Inschrift. Diese ächten indischen Münzen find sehr alt, indem sie in die Zeiten der Entstehung der indischen Religion und bürgerlichen Verfassung hinaufgehen, und nicht von auswärts her eingeführt find. Da sie aber keine Inschrift, und keine Bildnisse der Könige enthalten, so lässt sich weder die Reihe indischer Herrscher, noch irgend ein bestimmtes, sicheres und historisches Zeitalter, oder eine solche Epoche aus ihnen hernehmen. fich daher einmal aus andern indischen Denkmählern etwas gewisseres ergiebt, müssen sich die Forscher der Geschichte dieses Landes an der Epoche des Königes Sálivagana halten, der im Jahre 78 unfrer Zeitrechnung starb. und mit dessen Tode die Indier selbst allenthalben übereinftimmig, ihre hiftorische und aftronomische Epoche festsetzen, welche den Nahmen Salivagana Sagaptam führet.

<sup>\*)</sup> A. a. O. Th. I. S. 258. der Oktav-Ausgabe.

<sup>\*)</sup> Dieser Nahme ist zusammengesetzt, aus dem Nahmen des Königes, aus dem seines Reiches Sagam, und aus aptam, einem Worte, das im Grandonischen ein Jahr bezeichnet, so dass

Die griechische, parthische, bactrianische, persische, arabische, und neuere indische Münzen, welche sich von jenen durch Bildnisse der Könige und Inschriften unterscheiden, können vieles zur Aufhellung der indischen Geschichte beytragen. Dergleichen Münzen aber muß man itzt vorzüglich im nördlichen Indien suchen, indem die eingebohrnen Kaufleute und Großen sehr das gepräte. Geld lieben, und die wichtigsten Kriege zwischen den Parthern, Griechen, Perfern und Indianern, am Indus und Ganges, oder in der Gegend der Städte Barygaza, Agra und Dely geführet find. Da die Engländer eben da fehr ansehnliche Besitzungen haben, so muss man von ihnen insbesondre solche Aufklärungen erwarten, zu deren Erwerbung und Mittheilung gerade diese ihre Lage möglich zu machen scheint, wenn sie sich eine genauere Kenntniss des Samscrid erwerben.

Von den neuern Münzen der europäischen Niederlassungen in Indien, vorzüglich von den portugiesischen, die

der ganze Ausdruck so viel sagt, als: das Jahr in welchem Sas livaganen regierte. Wilford in seinen Bemerkungen über die Stadt Tagara, in den Asiatick researches p. 373. nennt diesen König nach Anleitung der nördlichen Indier, Salbaham, und sucht darzuthun, dass er um die Mitte des ersten Jahrhunderts unsrer Zeitrechnung, zu Patan seinen Wohnsitz gehabt habe. Auch Niebuhr a. a. O. Th. 2. S. 26. Sonnerat a. a. O. Th. 2: p. 193. 192. und andre thun dieses Königes und dieser Aera Erwähnung, so dass sich, zusammengenommen mit dem vorhergelagten, an der Sache selbst, nicht leicht zweifeln lässt. Aus dem Strabo, Plinius, Arrian und andern griechischen sowohl, als indischen Schriftstellern aber, ließe fich darthun, dass schon vor Alexandern dem Großen und nochimehr im spätern Zeitalter, eine gewisse Reihe indischer Könige vorhanden gewesen sey, daher auch Bayer in seiner Geschichte des Bactrianischen Reiches, einen König Meander von Indien und Bactrien, einhundert und fünf und neunzig Jahre vor unsrer Zeitrechnung aufführet, und den Beginn der scythischen Könige auf das Jahr 644 vor Chri-Iti Geburt letzt. S. leine Chronologia fcythica. p. 302.

zu Goa gleich den einländischen im Umlaufe sind, haben Schon andre Schriftsteller gehandelt \*). Eben so hat auch Balby \*\*) die Zeichnung eines Ringes des Königes von Ceylan gegeben, auf welchem fich das Bildniss des Gottes Ganésha befindet, und der sehr mit demjenigen Ringe übereinkommt, dessen sich gegenwärtig der König von Travancor, zur Versiegelung seiner Briefe bedient. der Mitte desselben nähmlich erblicket man eine Lotusblume, mit der dem Vishnu geheiligten Inschrift, Shripatmanábhen. Dies beweiset zur Gnüge, dass die indischen Könige nicht einmal auf ihren Siegelringen, ihre Bildnisse, ihre Aera, oder die Epoche ihrer Thronbesteifondern Gemählde und Symbole der Götter. einzeichnen lassen, und das demnach hieraus zwar die Religion des Landes, aber nicht die Reihe der Regenten, einige Aufklärung erhalten hönne.

<sup>\*)</sup> S. Cafpar Balbys Seereisen Th. 7. Cap. 24. S. 82. und Sonnerat a. a. O. T. I. p. 256. u. f.

<sup>\*\*)</sup> A. a. O. Th. 7. Taf. 2.

#### Bemerkungen

über einige

# INDISCHE MÜNZEN.

Diejenigen zwölf Münzen, über welche ich hier meine Bemerkungen mittheilen will, find ächt indisch, und befinden sich im Museum des Cárdinals Borgia zu Veletri.

Die erste dieser Münzen\*) ist ein seltenes und vorzügliches Silberstück, das aus dem Königreiche Nepal in das genannte Museum gekommen ist. Es ist rund, geht aber doch an der einen Seite ein wenig in eine ovale Gestalt über. Innerhalb ist es ausgehölet (concav), erhaben (convex) aber von aussen, fast einen Finger dick, und gewähret

<sup>\*)</sup> Auf der Kupfertafel Fig 1. No. 1.

von einer Seite den Anblick einer länglichten Halbkugel. Durch ihre Peripherie, wie durch die zirkelförmigen Linien und die Bildung ihres Mittelpunktes an der holen Seite, wird es deutlich, dass diese Münze zu Ehren der Göttin Bhaváni geprägt ist, indem sie das Joni derselben darstellet.

Die zweyte Münze \*) ist von Gold, und heisst ein Golmor. In Bengalen ift sie noch itzt im Umlaufe. re Form ift rund, und stellt dem ganzen Ansehen nach, eine Lotusblume oder Nymphäa mit ausgebreiteten Blättern vor. In dem Mittelpunkte oder dem Becher dieser Blume befindet fich das Dreyeck, als Prinzip jeglicher Erzeugung, und Emblem der dreyfachen Kraft der Sonne. Mitten aus dem Dreveck raget ein Punkt hervor, als der Mittelpunkt aller Kraft, aus welchem Brahma, Vishnu und Shiva hervorgegangen find. Das Dreyeck felbst kann auch, wie schon vorhin erinnert ist, die weiblichen Theile der Göttin Bhaváni, d. i. des Mondes oder der Natur, und der erzeugenden Kraft, welche sie in die eben genannten Göttin. auch unter dem Nahmen Shakti symbolisiren, darstellen. Daher wird dieses Dreyeck gleichfalls in die Lotusblume geletzt, indem dieselbe auch ein Symbol der durch Wärme und Feuchtigkeit hervorbringenden Natur ift.

Dass diese Münze keine scythische, tibetanische, oder sonstige, sondern eine ächte und original indische sey, beweisen nicht nur diese einländischen Symbole, sondern vorzüglich auch die Inschrift, welche sich in ihrem Mittelpunkte, am Umkreise des Dreyeckes besindet. Diese Inschrift lautet Sri, und zwey andre ausserhalb dem Mittelpunkte, auf den Blättern der Lotusblume, sind durch Sa und Ka zu erklären, Es sind nagarische oder vanarensische Schriftzüge, und lassen, als einsam stehende, oder

<sup>\*)</sup> A. a. O. Fig. 2.

Anfangsbuchstaben, welche nicht ganze Wörter ausdrücken, zwar Vermuthungen, aber keine Gewisheit zu. Jenes erstere Sri, welches im Mittelpunkte drey Mahle vorkommt, scheinet demnach der Göttin Lackshmi, der Beschirmerin des Reichthums und des Geldes, geweihet zu seyn. Im Samscrid lautet dieser Buchstabe unverderbt Shri, und wird mit einem Zuge geschrieben, macht aber dennoch ein würkliches Wort, und einen Beynahmen der Göttin Lackshmi aus, wie wir eben bey dem diese Gottheit betreffenden Artikel geschen haben. Nur setzt die nagarische, oder vanarensische Volkssprache ein Sr statt des Shr, schreibt also auch Sri statt Shri, und auf diese Artist denn jene Inschrift der Münze ausgedrückt.

Doch ist hier ein Unterschied zu bemerken. Shri nähmlich schlechtweg, ist ein Nahme des Bacchus, und bezeichnet einen glücklichen, begüterten, berühmten; wird hingegen das I am Ende jenes.Wortes in der Aussprache gezogen, so ist Shri der Beynahme der Göttin Lack shmi, der Gemahlin des jugendlichen Bacchus, und zeigt in ihr gleichfalls eine glückliche, begüterte, und berühmte Aus dieser Inschrift also folget, dass die bisher Göttin. beschriebne Münze dem Bacchus und seiner Gemahlin zu Ehren gepräget sey. Doch, da sie auch mit der Lotusblume und dem Dreyeck bezeichnet ist, so sollte man fast glauben, dass sie gleichfalls ein Emblem des ältlichen Bacchus, das heißt der nächtlichen Sonne, als des Erzeugers und Fortpflanzers, enhalte, und dass sie demzufolge der Sonne am Tage, wie zur Nacht der Erde und dem Monde, oder der Göttin Laekshmi und Bhavani, als den bevden Gemahlinnen des Bacchus, geweihet sey Diese Münze, als ein halber Golmor \*), wiegt vier rö

Anm. des Bearb.

<sup>\*)</sup> Der Verf. nannte diese Münze vorhin schlechtweg einen Golmor, ich weiß dies also nicht damit zu vereinigen.

mische Scudi auf, und ist, da sie aus feinem Golde besteht, von sehr großem Werthe.

Die dritte Münze \*), welche hier in Betracht gezogen zu werden verdienet, ist von Gold, und beträgt den vierten Theil eines Golmor, oder zwey römische Scudi. Sie ist itzt in Bengalen, Vanáres, dem Königreiche Nepal, und vorzüglich in der Stadt Pattan im Umlaufe. Pattan ist ein verderbter Nahme, aus Patna oder Pattana, welches eine königliche Stadt, oder die Residenz eines Königes bedeutet. Vor Alters hiefs diese Stadt auch Shrinagari, oder die Stadt des Bacchus, auch die reiche und berühmte Stadt. Diese ihre Beynahmen zeigen deutlich an. dass Pattan im Alterthume eine Residenz und Hauptstadt war, wie Wilford dies sehr gut darthut \*\*), indem er zu beweisen sucht, dass der König Salbahan oder Salivagana, um die Mitte des ersten Jahrhunderts unsrer Zeitrechnung, von der Stadt Tagara aus nach Pattana seinen Sitz verlegt habe. Dieser Umstand läst schon an und für sich vermuthen, dass in dieser Stadt. wo die Kausleute zusammen slossen, um die indischen Waaren nach Barygaza oder Baroche zu verführen. wo sie denn auf die Schiffe geladen wurden, die ersten indischen Goldmünzen sind geschlagen worden. Die hier besonders berührte Münze, stellt von beyden Seiten eine Lotusblume mit ausgefalteten Blättern vor. In dem Mittelpunkte dieser Blume auf der einen Seite besindet sich der heilige Conus von Pünktchen umgeben, welche die Stelle der Strahlen vertreten. Auf der andern Seite bemerkt man im Kelche jener Blume einen dreyzackigen Blitzstrahl. oder einen Dreyzack, denn dieses wie das erstere ist ein Attribut des Shiva oder Mahadéva, d. h. des nächtlichen und ältern Bacchus, und zwar der Conus in soferne

<sup>\*)</sup> A. a. O. Fig. 3.

<sup>\*\*)</sup> In den Asiatick Researches. p. 373.

er den Lingam oder Phallus darstellet, der Dreyzack aber und der Blitz, als Werkzeuge des vernichtenden Shiva, welche er in der Hand trägt, und an denen er die Nahmen, Shùli, d. h. der Dreyzackführer, oder der Schreckliche, Vrshadvagia, der Regen-Blitz- und Donnererzeuger, und Bhava, der Daseyngeber, erhält; alles, wie jeder sieht, Epithete: die allein Bezug auf die Sonne haben. Schlüsslich bemerke ich, dass die Inschrift dieser Münze, mit der auf der zweyten angegebenen, gleichbedeutend, und so wie sie, in nagarisch indischer Schrift abgefast ist.

Die beyden folgende Münzen \*) von Gold, und von ähnlichem Gepräge, heißen Viráguen, werden aber gewöhnlich Pagode genannt. Sie enthalten wahrscheinlich die ungestalteten Bildnisse des Vishnu und der Laekshmi, und haben keine Inschrift. Uebrigens sind sie sphärisch gerundet und dick, und heutiges Tages in Indien sehr gebräuchlich \*\*).

Eine andre goldne Münze \*\*\*), gleichfalls ein Viráguen, und wie die eben genannten gerundet und dick, stellt auf der einen Seite den Shiva, die Kali, und das ungeschlachte Bildniss der Párvadi dar. Auf der andern Seite befindet sich ein zwiefach gehörnter Mond, als Symbol der letztere jener Gottheiten. Man eignet diese Münze der Stadt Mangalor zu.

Die folgende, auch eine Goldmünze †) und Viráguen, stellet von der einen Seite die Göttin Bhagavadi

<sup>\*)</sup> A. a. O. Fig. 4. und 5.

<sup>\*\*)</sup> Von ihnen handelt weitläuftiger Spielberg a. a. O. Th. 7. und Sonnerat a. a. O. Th. 1. S. 256.

<sup>\*\*\*)</sup> A. a. O. Fig. 6.

<sup>†)</sup> A, a. O. Fig. 7.

oder Parvadi dar, und von der andern, welche convex ist, einen Stern, beydes Embleme der Sonne und Symbole des Mondes. Man schreibt diese Münze ursprünglich der Stadt Madrast auf der Coromandelküste, oder vielmehr dem Fürsten von Arcate, zu, aber weder sie, noch die vorherbeschriebne Münze haben eine Inschrift.

Noch eine andre Geldmünze \*) stellt auf einer Seite deutlich das Bild der Göttin Laekshmi, auf der entgegengesetzten aber einen Elephanten in sehr artigem Gepräge dar. Nach dem alten indischen Rechte dürfen allein Fürsten, und Tempel für die einländische Götterverehrung, Elephanten in ihrem Besitze haben, und dazu dergleichen Tempeln, nach der Landeseinrichtung, oft sehr große Grundstücke gehören, so konnten einige von ihnen, vermöge des Herren- und Eigenthumsrechtes, goldne Münzen ausprägen. Demnach scheint diese Münze, als eine Tempelsmünze, unterschieden werden zu können. Doch ist dies bloße Vermuthung, freylich nicht ganz ohne Grund, aber doch ohne Bestätigung, indem es an einer Inschrift gänzlich mangelt.

Die folgende, aus nepalensischem Silber geprägte Münze \*\*), ist, wie einige andre, sphärisch gerundet, und wie es mir scheinet, mit gewöhnlichen nagarischen Charackteren bezeichnet. Diese Schriftzüge sind in den Reichen und Provinzen der Könige von Catmandu Pattan und Badagao üblich. Die genannte Münze macht den vierten Theil einer nepalensischen Rupie, oder eines Guldens aus. Rupja ist ein Wort im Samserid, bedeutet eigentlich das Silber. Dieser generische Nahme ist also sehr uneigentlich auf die Silbermünzen übergetragen; doch dürfte dies nur von Ausländern gethan seyn, wie wenigstens die Reinheit des indischen Sprachgebrauchs, und die

<sup>\*)</sup> A. a. O. Fig. 3.

<sup>\*\*)</sup> A. a. O. Fig. 9.

Herleitung dieses Wortes, es vermuthen lassen. Hieraus kann man nun auch auf die Wahrheit dessen folgern, was oben gesagt wurde, dass nähmlich der Gebrauch der Silbermünzen oder Rupien in Indien später, und etwa zur Zeit der Tataren aufgekommen sey, denn auf den mehresten dieser Münzen besinden sich persische Inschriften, aber ganz und gar keine indische Symbole.

Auf der einen Seite einer Silbermünze von der Coromandelküste \*), die gewöhnlich Panam, oder unrichtig Fanon genannt wird, befindet sich die Göttin Lackskmi, welche in beyden Händen eine Lotusblume hält. Auf der entgegengekehrten Seite siehet man einen doppelten zwiefach gehörnten Mond.

Eine goldne Münze\*\*), die Kalien genannt wird, ist heut zu Tage im Königreiche Travan or im Umlaufe. Nachdem aber die dasigen Könige zur größern Bequemlichkeit des Volkes, wie des Handels, kleine Silbermünzen, unter dem Nahmen Ciacram, haben ausprägen lassen, sind jene Kalien ausser Gebrauch gekommen, Da fünf und zwanzig Ciacram eine Rupie ausmachen, und fünf Kalien den nähmlichen Werth haben, so werden die Rechnungen im Reiche Travan or zwar der Form nach auf Kalien gesetzt, würcklich aber fünf Ciacrum statt jedes Kalien gezahlt. Diese Geldmünze ist im Gepräge mit vielen Punkten angefüllet, und stellet, wenn ich nicht irre auf der einen Seite, eine Ratte, als das eigenthümliche Thier des Gottes Gan esha dar.

Die zwölfte, oder letzte hierzu bemerkende Münze \*\*\*), ist von Zinn, sphärisch gerundet, und mit einem sliegenden Hirschen, oder sonstigem eingebildeten Thiere

<sup>\*)</sup> A. a. O. Fig. 10.

<sup>\*\*)</sup> A. a. O. Fig. 11.

<sup>\*\*\*)</sup> A. a. O. Fig. 12.

bezeichnet. Von dieser allein in der Stadt Tavai im Königreiche Ava gültigen Münze, sagt der Missionär, welcher sie nach Komüberschickte, dass sie daselbst nach einem alten Gebrauch, zu kleinen Handelsausgaben diene, und im Barmanischen Danga heise. Auf der einen Seite, fährt er fort, besinde sich eine schimärische Figur, welche To genannt werde, und einen sliegenden Hirsch darstelle. Die andre Seite enthalte als Inschrift, drey Wörter im Pali-Charakter, aber umgekehrt, indem sie sich in dem Stempel in gerader Ordnung besunden hätten. Diese drey erwähnten Wörter, setztendlich der Missionär dazu, lauten Nagara maha sakha, d. i. ein großes Hülfsmittel für den Handel, obwohl ich weder meine Lesung der Wörter, noch ihre Uebersetzung für völlig richtig auszugeben wage. So weit der Uebersender dieser Münze!

Was die von dem Missionär angegebene Inschrift anlanget, so glaube ich, werden folgende Bemerkungen zu ihrer Aufhellung und ihrem richtigen Verständnisse, nicht undienlich seyn.

Nagara und Nagari bezeichnet im Samsorid oder der heiligen Sprache, eine Stadt, Nagarivasi einen Bürger oder Stadtbewohner.

Mahá bedeutet in eben dieser heiligen Sprache das, was gross ist. Daher Mahatvam die Grösse; Mahatmjam, die Seelengrösse; Mahòdaram, einen grossen, wassersüchtigen Leib.

Sahájam endlich bedeutet im Samscrid die Hülfe, das Beförderungsmittel. Daher denn Sahája oder Saháji der Helfer; Sahájikunu Hülfe leisten; Shakti die Kraft, Macht; Shaktiman ein starker, kraftvoller, mächtiger Mann.

Sind demnach die Charaktere dieser Inschrift richtig gelesen, so ist der wahre Sinn derselben dieser: Ein großes Hülfsmittel für die Stadt, oder, eine große Kraft der Stadt.

Wenn der Missionär vorhin sagte, diese Münze werde Danga genannt, so ist zu merken, dass dieses Wort einen Hammer, oder ein Instrument bedeutet, mit welchem man ein Bildniss, eine Figur, oder ein Zeichen, auf Metall, oder auf ein Maas und Gewicht präget. Daher Dangak as ha, eine geprägte, mit einem Zeichen oder Bildnisse versehene Münze.

Jene Münze also aus dem Reiche Ava, erhält den allgemeinen oder Gattungsnahmen Donga, eine geprägte,
oder mit einem Bildnisse bezeichnete Münze. Zugleich erhält sie eine Inschrift, die sie zu einem großen Hülfsmittel, oder zu einem nicht unbedeutenden Mittel der Kraft
des Staates macht. Auch gilt diese Münze zu einem augenscheinlichen und sichern Beweise, dass der Samscrid im
Reiche Ava noch gegenwärtig üblich, und die Sprache
Pali oder Bali nichts anders sey, als ein Dialekt, oder
eine verdorbene Mundart jener heiligen Sprache.

### S H U D R A.

Die vierte edle Caste in Indien, ist die der Künstler und Handwerker, welche nicht weniger als die übrigen drey zur Aufrechterhaltung des Reiches beyträgt, und daher zur Zeit dieser Staatseinrichtung, mit dem Adel beehrt wurde. Zu dieser Kaste gehören die Goldarbeiter, Metallgießer, Schmiede, Zimmerleute, Kränzewinder, Mahler, Aerzte, Schneider, Wahrsager, Zauberer, Leineweber, und viele andre Arbeiter.

Unedel aber, und mit einer gewissen Infamie belegt, sind die beyden Casten Pareja und Beleja. Die erstere dieser Casten hat es mit den Cadavern der in das Wasser gefallenen, oder auch natürlich gestorbenen Thiere zu thun. Die Leute aus dieser Caste enthäuten die Kühe, zichen die Felle der übrigen Thiere ab, und essen Fleisch. Von dieser ihrer Handthierung erhalten sie die Nahmen Ciandala und Nisha, welche niedrige und verabscheuungswürdige Menschen bezeichnen.

Die andre unedle Cafte der Pelejas besteht aus Sklaven, und ist zu alten Zeiten durch Gesetz und Gewohnheit aus solchen Leuten gebildet, welche wegen eines Vergehens gegen

gegen die Verordnungen und ihre Caste, aus derselben getrieben wurden,ihrenÄdeleinbüßsten,und zuSclaven gemacht Da diese Menschen nun mit Frauenzimmern, welche eines ähnlichen Verbrechens wegen ein gleiches Geschick hatten, ihre Gattung fortpslanzten, so entstand daraus diese Caste, welche bis auf den heutigen Tag Beftand hat, und wahrscheinlich so lange fortwähren wird. als die gegenwärtige gesetzliche Einrichtung Indiens be-Aus der Ursache zur Bildung dieser Caste ist das itzt übliche Verbum pelejádunu entstanden, welches soviel fagt, als aus seiner Caste vertrieben werden, verunreinigt werden, oder Infamie auf sich laden, sey es nun, dass dieses durch Vermischung mit einem Frauenzimmer aus einer andern Caste, oder sonst durch eine andre unanständige und schändliche Handlung geschehe. Doch ich kehre wieder zu der Caste Shudra zurück!

Alle Handwerker haben ihre Zunftvorsteher, welche Kulashréshda heißen. Die freyen, wie die mechani--schen Künste, führen den gemeinschaftlichen Nahmen Shilpishaftram. Die, welche sich mit ihnen beschäftigen, find zur Erhaltung der öffentlichen Ruhe, und Ordnung, in verschiedne Gewerke getheilt, und alle stehen unter den Zunftmeistern, welche die gewöhnlichen Richter ihrer Gilde find. Alle Processe, die die Zunft betreffen. sie mögen Nahmen haben wie sie wollen, werden vor sie gebracht, in einer Versammlung der Aeltesten untersucht, nach der alten Sitte, und dem Herkommen gemäß entschieden, und das Urtheil, wenn der Fall schwierig ist. nach der Mehrheit der Stimmen abgefasst. Das Amt und die Verpflichtung dieser Zunftvorsteher verbindet sie also. die Zwietracht und den Hass in den Familien schon im keimen zu unterdrücken, entstehenden Unruhen vorzubeugen, die Rechte ihrer Zunft aufrecht zuerhalten, über streitige Güter abzuurtheilen, arme Mädchen aus der Gildenkaffe auszuftatten, die Nachricht wegen einer Heurath anzunehmen, Ehescheidungen zu verfügen, wenn die Gatten nicht bey einander leben können, oder wegen des Vergehens des einen von ihnen, getrennt zu werden verlangen, die Verbrecher zu ermahnen, und wenn sie sich nicht besfern wollen, an den König zu gehen, und ihn zu bitten, sie vermöge seiner Macht, aus der Caste zu vertreiben, und im Vaterlande, oder ins Ausland gegen eine Zahlung, die in die königliche Kassessiest, als Sklaven zu verkausen. Diese Rechte der Zunstmeister sind noch gegenwärtig auf der malabarischen Küste gültig, ob sie wohl seit der Zeit sehr geschmälert sind, als man ansieng Miethssoldaten an die Stelle der alten patrizischen Krieger zu setzen, und Ausländer anzuwerben. Diese nähmlich erweiterten mehr als billig die Gewalt der Könige, und die Minister hörten auf, das Urtheil des Zunstmeisters abzuwarten, sondern verhiengen eigenmächtig Belohnungen oder Strafen über Privatpersonen,

Das Bildschnitzen, die Bildhauerey und die Erztgießerey, waren in Indien seit undenklichen Zeiten bekannt, wie dies insbesondre die ältesten Tempel beweisen \*).
Was die Zeichnung menschlicher Gestalten, und vorzüglich die Bildung größerer Stauen betrift, so sehlt es den
Indiern zwar ganz an dem Leben und correkten Style, den
wir in ähnlichen Kunstwerken der Griechen und Römer bewundern, aber in der Abbildung kleiner Figuren, in der
Darstellung von Kriegen, Triumphwägen, und in der
Verzierung der Tempelsronten, zeigt sich eine Geschicklichkeit, eine schöne und gefällige Simplicität, und endlich eine so elegante Mannigsaltigkeit, wie wir sie in den
altägyptischen Denkmählern nicht gewahr werden. Dass
es den größern Statüen an Kunst und Correctheit sehlt,

<sup>\*)</sup> Ich beziehe mich hier auf die Tempel zu Illoura, Salcette, Ramish varam und den auf der Elephanteninsel. Dass Alexander diese sollte erbaut haben, läst sich gar nicht beweisen, vielmehr spricht ihre ganze Anlage und Verzierung, so wie die sichere Folgerung aus historischen Angaben, für einländische Erbauer.

liegt nicht in der Unbehülflichkeit des indischen Genies und einer Schwäche der Beurtheilungskraft dieses Volkes, fondern in den Anforderungen der Priester und Sekten, die sich auf Meynungen und Mysterien stützen, und denen es gnüget, den Begriff von der Gottheit, nach den Geheimnissen der religiösen Vorstellug von derselben, in eine eben daher unproportionirte, und uncorrecte Abbildung gebracht zu sehen. So giebt es z. B. nichts ungestalteters, als die Statue und das Bildniss der Göttin Laekshmi, die gemeinhin sitzend, und zwar mit krummen, eingebognen und abscheulichen Füssen dargestellet wird. Das geschieht aber nicht ohne einen mysteriösen Grund, denn Laekshmi ist die Erde, welche gebähret, durch das Gebähren ernähret und belebet, und daher als die grosse Mutter gleichsam in gebährender Stellung abgebildet wird. Aus dieser Ursache erwiederte ein indischer Künstler, der gewisse Bildnisse der Götter in Erzt gießen sollte, und dem das ungestaltete Ansehn derselben zur Last gelegt ward: er könne nicht von der vorgeschriebenen Form abweichen, damit er nicht für einen leichtsinnigen Verächter des Gesetzes und der Gewohnheit angesehen, von den Priestern des Irrthums bezüchtigt, und bey dem Vorsteher seiner Zunft in ein böses Licht gesetzt werden möge. Dies ist auch der Grund, woher es allen Mahlern, Bildhauern und Gielsern unterlagt ist, ein Gemählde oder eine Statue zu verkaufen, bevor dieselben nicht von Priestern in Augenschein genommen, gut befunden, mit Weihwasser eingeweihet, und in die Zahl der Götzenbilder aufgenommen find \*).

<sup>\*)</sup> Der Verfasser geht hier wohl zu weit, wenn er den Mangel alles dessen, was wir Kunst nennen, in Indien, sast ausschliessend auf die Rechnung religiöser und mysteriöser Glaubensvorstellungen setzt. Wenn es dem indischen Genie nicht am üchten Gefühle des Schönen sehlete, woher entspannen sich denn in ihm jene bizarren Glaubensvorstellungen von dem Ansehen der Götter, die sich doch die Imagination jedes Volkes

Was die Arzneykunde betrift, so wird sie auch, wie Strabo schon vor Alters bemerkte \*), von den Indiern in Anwendung gebracht, da fie aber die Seelenwanderung als einen Glaubenssatz betrachten, so kann es freylich nicht fehlen, dass sie sich jeder Heilart enthalten, che einen Blutausfluss nöthig macht. So falsch indessen immerhin auch jener Lehrsatz ist, so trägt er doch, da er dem milden Clima und dem Charakter des Volkes angemefsen ist, nicht wenig zur Moralität der Indier bev. Daher nähmlich rühret ihre Sanftmuth, ihre freundliche Behandlung der Menschen sowohl als der Thiere, ja, ich möchte sagen, ihre Liebe für dieselben, die sie bis in das Abergläubische treiben; daher die seltenen Mordthaten, unter den heydnischen Eingebohrnen dieses Landes, ihr Mitleiden mit Elenden, und ihr Wohlwollen felbst in der Bestrafung von Verbrechen. Aber eben aus jener Ursache schließen sie auch die Adereröffnung von ihren Heilmitteln aus, oder bedienen sich ihrer nur im höchsten Nothfalle.

mit den schönsten, ihm denkbaren Formen und Umrissen zu bilden pflegt? Gestehen wir es also nur aufrichtig, die Indier kannten, und kennen größtentheils noch itzt keine schönen Formen, oder haben kein Gefühl für das ächte Schöne. bildeten einst ihre Götter so gut als sie sich dieselben dachten, und sie sie darzustellen im Stande waren; ihre Priester aber finden es, wie die Priester überall, treslich, sie bey dem Alten zu lassen. Niemand wird deshalb indessen über die Indier lachen, sondern sich an Abdera und Democrit's schwarze Venus erinnern. (S. Wielands Geschichte der Abderiten B. I. Cap. 4. 5. 6.) Wenn Griechenland die größesten Meisterstücke der Schönheit lieferte, so ist das sehr begreislich, indem der Himmelsstrich, die Anlagen, die Erziehung, die Gesetze, die Staatseinrichtung, die Bildung, und so viele andere Umstände sich vereinigten, hier an belebten und unbelebten Wesen, die schönsten Formen zu erschöpsen; weil aber alle diese Ursachen gar nicht die nähmlichen in Indien sind, so wird sich auch keiner darüber wundern, wenn die Kunstwerke dieses Landes ganz anders ausfallen, als die griechische.

<sup>\*)</sup> Lib. 15.

wenig kennen, oder wenden sie den Kayserschnitt und die Lavements an, und Krankheiten, die sie ohne diese Mittel, nicht durch den einfachen oder zusammengesetzten Gebrauch der Kräuterheilen können, geben sie entweder ganz auf, oder suchen ihnen durch abgeschmakte oder abergläubische Mittel Einhalt zu thun. Dies kann nicht auffallend seyn, denn so wie die Indier keine starken Gemüthsbewegungen empfinden, so hängt ihnen auch der Fehler einer gewissen körperlichen Trägheit und Schwächlichkeit an. Sie find höchst abergläubisch, duldsam bey Uebeln, hängen über die Maasse an ihren Gottheiten, suchen Orakelsprüche \*) von ihnen zu erhalten, sind nachlässig im Gebrauche von Heilmitteln, dulden voll Ergebung ihre Leiden, wenn sie zu bemerken glauben, dass die Arzney nichts besfert, und die Götter ihnen nicht hold find, und übergeben fich ohne Bangigkeit dem Ish vara, oder dem rächenden Gotte. Man fieht sehr viele von ihnen mit einer Ergebenheit auf dem Krankenlager liegen, die auf einen gänzlichen Mangel des Geistes und der Sinne könnte schließen lassen, und viele sterben, so sehr ihre körperlichen Kräfte auch von den Leiden schon hingeraffet seyn mögen, ohne dass ihr Gesicht ein Zeichen des Todes verräth, ruhig hin.

So gering nun die Kenntniss ist, welche die Indier von der Arzneykunst und Chirurgie haben, so giebt es doch kaum einige Krankheiten, jene allgemeine Nationalschwäche etwa ausgenommen, welche die Brahmanen nicht zu heilen verstehen. Auch giebt es in diesem Lande eine gar große Menge medicinischer Schriften, und die Knaben lernen von der zartesten Kindheit an die Kräuter und ihre Eigenschaften kennen, so dass man zehenjährige Kinder ihres Geschlechts sieht, die man als erfahrne Kräuterkundige zu bewundern genöthigt ist. Die Analyse der

<sup>\*)</sup> Die, wie hier, oft auch in bloßen Anzeigen und Vorbedeutungen bestehen.

Pflanzen und die Beschreibung ihrer Kräfte, ist, nach Maassgabe der alten und neuen Versuche und des langen Gebrauchs, in jenen Schriften so vollständig und genau als möglich \*).

Dass die Indier schon in sehr alten Zeiten die Schreibekunft in Ausübung gebracht haben, bestätigt Strabo\*\*), und die Materialien, auf welche sieschreiben, mögenwohl nach und nach in der nähmlichen Ordnung gefolgt feyn, welche Plinius angiebt \*\*\*). Zuerst dürften die Indier sich wohl durchdie trockenen und häufig vorhandenen Palmblätter zum schreiben aufgefordert gesehen haben, und daher die Menge aus solchen beschriebenen Blättern bestehender Bücher. welche, wenn sie mit einem durch zwey Oefnungen an beyden Fugen der Blätter durchgezogenen Faden, und zwey, gleichfalls Palmblätter enthaltenden Tafeln, zusammengeschnüret werden, Grantham heißen. Von diesen Büchern also hat der Samscrid uneigentlich denseben Nahmen Grantham erhalten, indem die Sprache und die Schrift, in welcher dergleichen alte Bücher abgefasset find. keine andere als die famfcridische ist.

Später als die Bücher aus Palmblättern, kamen wohl die papiernen in Gebrauch, vorzüglich im nördlichen Indien, wo die Palmen seltener sind. Wie alt die Weberey

<sup>\*)</sup>Wer sich Kenntnisse der Sprache erworben hat, kann in den zahlreichen Handschristen der itzigen Nationalbibliothek zu Paris, auch über diesen Gegenstand, reichliche Auskunst sinden, vorzüglich in dem daselbst gleichfalls vorhandenen Buche Adaravavedam, welches von dem vierten Gesetze der Indier, oder den Funktionen der vierten Caste handelt. S. auch Sonnerat a. a. O. T. I. chap. 5. p. 74. auch chap. 9 p. 174. Asiat. Researches. T. I. p. 408. und 428. und Niebuhr a. a. O. Th. 2. p. 17.

<sup>\*\*)</sup> A. a. O.

<sup>\*\*\*)</sup> Hift. nat. Lib. 13. cap. 11.

der feinen Leinewand unter diesem Volke sey, erhellet aus dem Arrian \*). Aus der Baumwolle nun, welche zur Versertigung jener Leinewand diente, bereiteten sie denn auch gleichfalls eine Art noch ziemlich roher Papierplätter, welche hernach, wenn ihre Obersläche abgerieben und geglättet war, auf mannigfache Art in Bücher zusammengeheftet wurden \*\*). Wenn der König von Travancor an angesehene, nicht unter seiner Herrschaft stehende Männer schreibt, so bedient er sich nach europäischer Art des Papiers, faltet den Brief zusammen, und verschließt denselben mit seinem Siegel; schreibt er hingegen an seine Unterthanen, so geschieht dies auf Palmblättern. Als eine Probe der Art, wie dergleichen Briefe abgesasst sind, mag hier die Uebersetzung eines, von dem genannten Könige im Jahr 1787, an den Bischoff und die Missionspriester zu Verapolis erlassens Schreibens solgen.

## Schreiben

zur Einsicht für den Eischoff und die Väter zu Verapolis.

Ich habe Euer an mich abgeschicktes Schreiben gelesen, es mir vorlesen lassen, und den ganzen Vorgang daraus ersehen. Zu gleicher Zeit habt Ihr
mir nun den Ausgang des Verfolgs überschrieben.
Ich hoffe nicht, dass dem Herkommen eures (christlichen) Gesetzes, ohne Veranlassung ein Hinderniss
werde in den Weg gestellet werden. Wenn aber
etwas dem ähnliches geschehen sollte, so will ich Euch

<sup>(\*</sup> In feinem Periplus.

<sup>\*\*)</sup> Als Proben dieser Art von Büchern, sind die tibetanischen, peguanischen, indischen, und chinesischen Papierhandschristen, und das auf Seidenzeug geschriebene Diplom des großen tibetanischen Lhama, auf der Bibliothek der Congregatio de propaganda side, zu betrachten.

über alles anhören, und den Handel schlichten. So habe ich, der Großsecretär, Pira Ciùdum Perum ál M á déven, dieses Schreiben, gemäs dem Besehle Sr. Majestät abgesasst.

Shripatmanábhen

(des Königes eigenhändige Unterschrift.)

Ausserhalb lautet die Aufschrift:

Antwortschreiben des Königes an den Bischoff und die Väter zu Verapolis.

Gleichzeitig mit dem Gebrauche der papiernen Bücher, scheint die Benutzung der Kupferplatten, indem die Gesetze, Privilegien und andre wichtige Denkmähler, Palmenblättern und Baumwollenpapier nicht mit Sicherheit konnten anvertraut werden. Mehrere solcher Kupferplatten haben die Engländer zu Calcutta bekannt gemacht\*), deren erstere eine Grundverleihung enthält, und, man mag die indische Aera wie man nur will berechnen, in die Zeit vor dem ersten Jahrhunderte der christlichen Zeitrechnung zu setzen ist. Hierbey aber ist zu bemerken \*\*), dass die nördlichen Indier nicht bloss nach der Aera des Sálivagana, von welcher vorhin die Rede war, sondern auch, und zwar gewöhnlich, nach der Aera des Königes Vikramaditja, die Jahre zählen. Das Jahr 1848 dieser

<sup>\*)</sup> In den Asiatick Researches. p. 123. 131. 279. 357.

<sup>\*\*)</sup> Was auch schon Niebuhr a. a. O. Th. 2. S. 27. bemerkt hat.

Aera ist unser 1791stes Jahr; wenn es daher wahrscheinlich ist, dass es in jener Kupferplatte heisst: der König Devapála oder Gopala\*) habe jenen Grundbesitz im drey und dreyssigsten Jahre der Aera des Königes Vikramáditia ertheilt, so kann man die Ausfertigung dieses Instrumentes schwerlich anders, als in das drey und zwanzigste Jahr vor Christo setzen \*\*). In eben diesem Denkmahle wird des Sugueda, d. h. des Budha, gedacht; ferner der Göttin Laekshmi, des Rama, des Ravana, ja auch der bisher erwähnten Sekten und Casten. Es fehlt demnach auch den Indiern nicht an einländischen Denkmählern, und diesen, so wie ihren Büchern, zufolge, lässt sich mit vieler Ueberzeugung behaupten, dass der Gebrauch des Samscrid in der Schrift fehr alt fey, und dass alles, was bisher von mir, vorzüglich aus den Angaben des Buches Amarafinha vorgetragen ift, noch itzt unwandelbar bestehe.

Die Indier schreiben vermittelst eines eisernen Griffels, mit bewundernswürdiger Fertigkeit auf die Palmblätter,

\*) Diese Nahmen werden in den Afiatik Researches sehr unrichtig deb paal und Gopaal geschrieben.

\*\*) Einige halten den Vikramaaditja, nach der Tradition der

Indier, für einen Vater des Königes Salivagana oder Salbahan, wie Niebuhr a. a. O. wo er nur, wie Wilford und Wilkins in den Afiat. Refearches, beyde Nahmen falsch schreibet. Einige schreiben auch Vieram ad itja, und das kommt sehr mit dem reinen und originellen Samscrid überein. Vikram oder Vieram zeigt das Ausserordentliche an, Aditja aber heist die Sonne, daher jener ganze Nahme so viel sagt, als die ausserordentliche, die größelte Sonne. Doch wer auch dieser König immer gewesen seyn mag, genug das von seinem Tode an eine besondre historische Aera beginnet, an der sich nicht zweiseln lässt, da sie in den indischen Denkmählern benannt wird. Vorzüglich sindet sie sich auf allen bisher bekannt gewordenen Kupserplatten jener Art in Indien. Daher hat man sich denn auch diese Aera, neben der des Königes Salivagana, zu merken. Es ist wohl falsch, wenn ei-

nige behaupten, jene erstere Zeitrechnung beginne mit dem

Jahre 250 nach Christi Geb.

und das, indem sie stehen, sitzen, umhergehen, oder liegen, oft sogar, ohne etwas zu haben, worauf sie sich stützen könnten. Die Anzahl der Abschreiber ist groß, und eben so groß die Menge der Handschriften, die man doch nur erst nach großer Mühe lesen lernet.

Ich schließe hier diese Untersuchungen mit einem indischen Denkspruche oder Slogam \*).

"Liebe den Umgang mit ehrbaren und würdigen Leu"ten; wünsche, dass es dem Andern wohl ergehe, und
"du selbst thue wohl; ehre deinen Lehrer und Meister,
"besleisige dich der Wissenschaften, halte dich bloss
"an deine Gattin; sliehe und verabscheue die Sünden der
"Welt; sey ergeben gegen deinen Schöpfer, zügele die
"Leidenschaften, meide den Umgang mit Bösen. Dem
"Manne, der so handelt, werde Lob und Verehrung zu
"Theil!"

<sup>\*)</sup> Schon Diogenes Laert. de vitis philosophor. in procem. p. 2. ed. Rom. sagt: man erzähle, die Gymnosophisten philosophirten in Räthseln und kurzen Denksprüchen, die hauptsächlich darauf hinausgiengen, dass man die Götter verehren, nichts Böses thun, und rechtschaffen seyn solle. Eben diese Art zu philosophiren sindet noch itzt in Indien statt. und solche kurze Denksprüche heisen Slogam. Ihre Menge in Indien ist groß, und die Knaben sernen sie von der frühesten Kindheit an auswendig. Auch sehlt es nichtan Apophthegmen, durch welche die Indier die Sitten ihrer Jugend zu bilden suchen.

## Anhang

éiniger

Zufätze und Berichtigungen.



Es war vorhin die Rede von Vishnu's irdischen Erscheinungen, doch nur in solcher Kürze, als es das Verhältniss zu der Behandlung der andern Gegenstände gestattete. Da die Sache indessen eine ausführlichere Darstellung wohl verdient, so mag sie hier insbesondre nachfolgen.

Zuvörderst also kommt hier ein acht indisches Gemählde in Betrachtung, das sich in dem Museum des Cardinal Borgia besindet, in einem Nachstiche nebst andern Copien indischer Originale, diesem Werke beygelegt werden soll, und die irdische Erscheinung Vishnu's in Gestalt eines Fisches, vor Augen stellt.

Auf diesem Gemählde nun erscheint ein ruhiges Meer, aus welchem eine Menge weiser und röthlicher Wasserblumen emporraget, die gleichsam den Beginn der Erzeugung aus dem Wasser ankündiget. Auf dem Meere schwimmt die goldfarbige, glänzende Scheibe der Sonne, die auf eine Vereinigung der Wärme mit dem Wasser als das eigentliche Prinzip der Hervorbringung, hindeutet. Aus einer Trommetenmuschel, dem andern symbolischen Prinzipe jeder möglichen guten und bösen Erzeugung, geht ein schrecklicher, slammender Riese, mit einem entblößten Schwerdte bewasnet hervor. Ihm gegenüber aber erhebt sich ein großer Fisch über die Fluth, mit weit geöfnetem Rachen, aus welchem Vishnu hervortritt. Vier Hände werden an diesem Gotte bemerkbar; in der ersten hält er

einen Pfeil, in der zweyten eine Trommetenmuschel, in der dritten eine Wasserblume, und in der vierten endlich das Ciacram oder Rädchen. Seitwärts stehen auf dem Meere vier weibliche Gestalten, die in ihren erhobenen und verschlängten Händen eine Lotusblume tragen, und Vishnu'n anbeten. Vishnu selbst strafet mit dem Pfeile und Ciacram den Giganten, oder Dämonenfürsten Irannja, den grausamen Tyrannen der Welt\*). Am Ufer liegen die vier Bücher des indischen Gesetzes, welche unter dem Nahmen Vedam bekannt sind. Diese hatte Irannja dem schlummernden Brahma entwandt und in das Meer geworfen, Vishnu aber als Fisch, sammelte sie dort wieder zusammen, und legte sie unbeschädigt an das Ufer.

Auf dem obern Raume des Gemähldes, wird man zwey weisse Stiere, Embleme der Erzeugung, gewahr, welche mit Decken versehen sind. Sie ersteigen mit gleichmäsigem Schritte einen Felsen, auf welchem sich der berühmte indische Baum Kalpaork sham befindet, der ein Emblem der Unsterblichkeit, Gerechtigkeit und Festigkeit ist. Kalpam nähmlich bezeichnet diese Eigenschaften, Vrksham aber einen Baum, und so dient die Vereinigung dieser beyden Wörter zu der Bildung jenes Nahmens.

Dies nun ist die erste irdische Erscheinung Vishnu's in der Gestalt eines Fisches, und die Indier bezeichnen sie mit dem Nahmen Malsjävadäram; übrigens leuchtet es ein, dass sie auf die sogenannte Sündsluth Beziehung habe. Brahma, der Fürst und Genius der Erde, uneingedenk des höchsten und eigentlichen Gottes Parabrah-

<sup>\*)</sup> Einige schreiben den Nahmen dieses Riesen Irenniaczen, welches soviel sagt, als: der Herrscher Irannja, d. h. der zürnende, wüthende Herrscher, der mächtige Genius. Sonnerat nennt ihn Canagacchen, Calakegen und Ajcriben. Der zweyte dieser Nahmen bezeichnet einen Herrn der Sünde, denn Kalagam, oder Calakam. mit weichem k bedeutet Sünde, Ishaaber, oder das adjectivische Egen oder Eshen, zeigt den Herrn oder Urheber der Sünde an. Es ist unrichtig, wenn dieser Riese in den Asiat. Researches Hereni heist.

ma, schlummerte, noch im ersten Zeitalter der Welt, ruhig ein. Irannja, ein geschworner Feind der Götter und guten Genien, und das immer wachsame Oberhaupt der Dämonen, stahl ihm mittlerweile die Bücher des Vedam\*) und warf sie in das Meer. Das Menschengeschlecht, dadurch aller Gesetze und Vorschriften entbunden, begann Parabrama'n zu verachten, fich allen möglichen Laftern zu ergeben, und veranlasste dadurch die Sündsluth, als Strafe für seine Vergehungen. Mitten unter dieser Vertilgung der übrigen Menschen, lief auch Manu oder Satjavrta, der Gerechte und Redliche, gleiche Gefahr. Schon schwamm er auf der Fluth, in welcher Lage ihn das erwähnte Gemählde darstellt, als Vishnu sein Gebet erhörte, es sich dieses Mannes sowohl. als der untergehenden Welt jammern liefs, den Riefen bekämpfte, Manu'n errettete, und die Bücher des Geletzes aus dem Meere hervorbrachte. Hierauf begann eine neue Geburt der Dinge aus dem Lotus und der Trommetenschnecke, der paradiesische Baum Kalpavrksham, der den Trank und die

<sup>\*)</sup> Der Nahme Vedam oder Bed, wie ihn die Indostaner und Nepalenser aussprechen, bezeichnat eigenthümlich die heilige-Lehre von der Verehrung der Sonne, des Mondes, der Planeten und Elemente: Das Buch Vedam aber ist allegorisch zu nehmen, und besteht eigentlich in dem Buche der Natur, d. h. in der Ordnung, Uebereinstimmung und Harmonie zwischen Himmel, Erde, Elementen und irdischen Dingen, die bey der Sündfluth in das Meer herabfank, und welche Vishnu, jene personificirte erhaltende Krast der Erde, wieder herstellete. Demzufolge bekennen die Brahmanen, dass ein würkliches historisches Buch Vedam gar nicht vorhanden sey, und so ist es lächerlich, wenn in unsern Tagen einige behanptet haben, dieses Buch sey von ihnen ausgefunden worden. Vedam ist itzt bey den Brahmanen ein Nahme, mit dem sie im Allgemeinen das Gesetz, die Lehre und die Anordnung der Götterverehrung, welche in mehr als einem Buche enthalten find, andeuten, und so heisst denn bey ihnen ein Gesetzlehrer Vedi, die Erklärung des Gesetzes Vedartham, das Gesetz oder die Verordnungen der St. Thomas-Christen in Malabarien Nasràni vedam u. f. w.

Speife der Unsterblichkeit, welche den Göttern oder guten Genien versprochen waren, enthält. Die Stiere, als Embleme der neuen Erzeugung, giengen hervor, und die Sonne endlich schwamm über dem Meere, als Symbol des Vishnu, des Erhalters der Welt, der einer gleichen Verehrung würdig ist, mit dem einzigen und wahren Gotte, defsen leibhaftes Abbild er ift. Erft damals begannen die Indier den Vishnu zu verehren, als er in menschlicher Gestalt, unter dem Nahmen Krshna, auf der Erde erschien. und jene Gestalt soll er von seinen Voreltern ererbt haben. die sich gleichsam auf wogenden Bretern, aus dem Verderben der Fluth erretteten. Krshna selbst sagte davon im Buche Bhágavadam: "Vermittelft des Schwimmens ward dieser schwimmfähige Körper erhalten, er, der Grundund Urstoff der Pandavafamilie, und so nach auch dieses meines Körpers, der, als er fich des Bogens und Pfeiles des Gottes Brahma bediente, den Schuz des Gottes Vishnu erlangte, drey Ciacram \*) erhielt, und mit denselben den Leib meiner Mutter erfüllte".

Die zweyte irdische Erscheinung Vishnu's, welche die Indier Kurmavadaram nennen, gieng vor sich in Gestalt einer Schildkröte, und ist gleichfalls in einem andern Gemählde dargestellt. Hier erblicket man den Berg Meru, den Wohnsitz Sonne, mitten im Meere, wohin ihn die guten und bösen Geinen, während des hestigen Kampses, der zwischen ihnen eintrat, gestossen hatten. Die Veranlassung zu diesen Kampse gab das Amrdam, oder der Trank und die Speise des Himmels, welche Vishnu auf jenem Berge, oder in seinem Paradiese, das Vaieundaheisset, austheilet. Die guten sowohl, als die bösen Genien sehnten sich ungemein nach diesem Tranke

<sup>\*)</sup> Diese Ciacram sind, wie schon sonst bemerkt ist, Rädchen, und Symbole der Herrschaft über Himmel, Erde und Unterweht.

Tranke \*). und wollten ihn von dem Berge Meru entwenden. Bey dem Kampfe beyder Partheyen, den diese Begierde entzündete, sank der genannte Berg, auf dem die Erde ruhet, tief in das Meer herab. In dieser Gefahr eilten die guten Genien zu Vishnu, dem Erhalter der Welt, und baten ihn, den Berg zu retten. Er that es. In der Gestalt einer Schildkröte liess er sich in das Meer herab. stemmte von unten her seinen Rücken gegen den Fuss des Berges, uud hob ihn nicht nur aus den Fluthen empor. fondern unterstützte ihn auch, damit die Gewalt der Wogen ihn nicht wieder in die Tiefe herabwälzen möchte. Als die guten und bösen Genien den paradisischen Berg wieder hergestellt sahen, fasseten sie ihn mit der grossen Schlange V á f u g h i, welche die Welt in zirkelförmiger Schliengung umschliesset, ein, indem die bösen Genien den Kopf, die Götter aber den Schwanz dieser Schlange ergriffen, und ihn um den Berg herumzogen, von welchem sie denn wieder die göttliche Speise zu erlangen strebten. Auf dem Gemählde ift unter den Göttern, welche am Schlangenschwanze ziehen, Brahma der erste. Man erkennet ihn an seinen vier Gesichtern, und an dem Buche, welches er in der Hand hält. Ihm zunächlt erscheinet Vishnu, mit seiner Kette oder seinem Blumenkranze am Halse. Der dritte dieser Götter ift Shiva. Er hat ein Tiegerfell um die Schultern, eine Haubenschlange auf dem Kopfe, in der Hand aber einen Dreyzack, an dem eine Glocke befestiget ist. Indem nun die genannten Götter auf das thätigste in ihrer Arbeit beschäftiget waren, gefiel es der Schlange nicht länger fich zerren und ziehen zu laf-

<sup>\*)</sup> Bey der großen Verschiedenheit der Meynungen aller Völker, die einen ähnlichen Glauben haben, über das, worin ihre himmlische Speise, oder ihr himmlischer Ttank bestehe, wird man es den Indiern wohl zu gute halten, wenn sie ihn nach unterschiedenen Gegenden, bald aus Milch, bald aus Honig, bald wieder aus Kräutern ansertigen lassen, und ihm die Ertheilung der Unsterblichkeit zuschreiben.

sen, sie entledigte sich ihres Giftes, und insicirte das ganze Meer mit demselben. Sogleich aber ströhmte der Berg Meru sein Ambrosia aus, welches indessen der himmlische Arzt Danuvandra von der Meeressläche wieder aussammelte, und wohlbewahret in einem Gefässe dem Vishnu auslieserte, der sich auf dem Gipsel des genannten Berges besand. Hier theilte es dieser Gott nun an die guten Genien aus, nachdem vorher noch die Dämonen waren vertrieben worden, welche seit der Zeit einen unauslöschlichen Groll, Missgunst und Hass gegen die Götter in ihrem Busen nähren.

Demzufolge erscheint Vishnu, dreymal auf diesem Gemählde. In der Gestalt einer Schildkröte nähmlich hält er den Berg in die Höhe, in Menschen - oder Göttergestalt ziehet er mit am Schwanze der Schlange, und mit dem Ansehn eines Gottes oder Königes endlich sitzt er auf dem Gipfel des Berges Meru, mit untergeschlagenen Füssen in einer Lotusblume. Sein Gesicht ist schwarz von Farbe. fein Haupt mit einem Kranze umwunden, und auch hier, wie öfter, erscheint er mit vier Händen, in denen er wieder eine Lotusblume, einen Pfeil, die Trommetenschnecke und das eiserne Rädchen, oder Ciacram hält. das vom Meere zusammengelesene Ambrosia an die übrigen Götter vertheilet hat, steiget neugebohren, aus den Fluthen die Göttin Laekshmi\*), die Gemahlin Vishnu's hervor, welche mit einer Wasserblume in den Händen, sich ihm zur Rechten niederläfst. In demfelben Augenblicke wurde auch aus dem Meere, Sarasvadi, die Göttin der Harmonie und Eintracht, und Brahma's Gemahlin erzeugt, die auf der linken Seite Vishnu's ihren Platz nahm. Ja noch mehr, auch die Göttin Mudevi, oder die Göttin der Schamlofigkeit und Zwietracht, welche sich indessen nicht auf diesem Gemählde befindet, entschlüpfte

<sup>\*)</sup> Sie ist gleichsam die Magna mater, Ops, oder Venus der Indier, die Göttin der Erzeugung und Fruchtbarkeit.

damals zuerst dem Meere. Nebst diesen Göttinnen gebahr zu derselben Zeit das Meer noch eine Kuh, das Symbol der Fruchtbarkeit, ein Ross mit sieben Köpfen, den Baum Kalpavrksham, und einen weissen Elephanten, der sich nicht nur an Stärke und Klugheit auszeichnete, sondern auch von Vishnu zu einer Stütze der Welt oder Erde bestimmt wurde. Dies ist der fabelhafte Grund der indischen Behauptung, dass die Erde auf einer Schildkröte und acht Elephanten ruhe, und dass das Erdbeben durch die Bewegung dieser Thiere von ihrem Standorte, bewürkt werde. Auf dem Meere und am Ufer erblickt man viele Wasserblumen, und an dem obern Rande des Gemähldes die Sonnenscheibe, und den zwiesach zugespitzten Mond.

So viel von dem Gemählde selbst, und itzt noch etwas von dem mysteriösen Sinne, der auf demselben dargestellten Gegenstände!

Die guten und bösen Genien, wünschen die Unsterblichkeit zu erlangen. Zu diesem Endzwecke suchen sie den himmlischen Trank, entweder von dem Berge Meru, als dem Wohnsitze der Sonne, der ersten Gottheit, und dem Symbole des wahren Gottes, oder dem Baume Kalpayrksham, gleichsam dem Baume des Lebens und Todes, oder endlich selbst aus dem Paradiese Vishnu's, zu entwenden. Doch, indem sie am heftigsten darnach streben, und gegenseitig auf das leidenschaftlichste kämpfen, finket urplötzlich der Berg, der Baum, ja das Paradies selbst in das Meer herab. Um sie von dem gänzlichen Versinken zu retten, nimmt Vishnu, die personificirte erhaltende Kraft der Welt, die Gestalt einer Schildkröte an, lässt fich in die Fluthen herab, und erhebt unversehrt, sammt dem Berge die Welt aus dem Wasser. Nimmt man dies alles zusammen, so scheint diese irdische Erscheinung Vishnu's, die Idee der Schöpfung, eines Kampfes zwischen Genien und Engeln, eines wohlthätigen und schädlichen Baumes, eines Hinablinkens der Erde in das Meer, d. h. einer Sündfluth, und endlich eines Erhalters und Wiederherstellers des Menschengelchlechtes, in sich zu schliefen. Die Schlange, ein Symbol des Lebens und Todes, welche die ganze Erde in ihrem Kreise umfast, vergiftet das Wasser; welches wir als Prinzip der Entstehung kennen gelernet haben, und daher rührt die zwiefache, gute und böse Generation der Menschen. Aber der himmlische Art sammelt die ins Meer verstreute Götterspeise (die Unsterblichkeit) wieder anf, und Vishnu theilt sie hierauf bloss an die Rechtschaffenen aus. Die Frevler hingegen werden vom Geschenke und Genusse der Unsterblichkeit und Glückseligkeit ausgeschlossen.

Es ist nicht unbekannt, dass diese irdische Erscheinung Vishnu's, von Andern noch auf eine etwas verschiedne Art erzählt werde: aber die besondere Tradition einer einzelnen Provinz, kann der allgemeinen Lehre der Indier keinen Eintrag thun, und diese stimmt mit ihren handschriftlichen Werken und Gemählden, ganz unsrer aufgestellten Nachricht bey.

Ein großer Theil der assatischen Völker, hat ähnliche, ja übereinstimmende Mythen, mit der eben vorgetragenen. Einige von ihnen halten das Auffinden ihres Göttertranks für möglich, verschwenden zu dem Ende, gleich guten Goldmachern, Zeit und Geld bey ihren Experimenten, und erkaufen sich endlich mit dem Genuss ihrer Extracte, ein früheres Lebensende. Ein ähnlicher Wahn hat sich auch der Indier und Tibetaner bemeistert, doch hegen die erstern, wie es scheint, eine edlere Idee von ihrem Amrdam, und halten es nicht für ein Kraut. Schwerlich kann diese Götterspeise etwas anders seyn, oder bezeichnen sollen, als die Unsterblichkeit selbst.

Der Berg Meru heist bey den Indiern auch Sumeru, der schöne Berg; Raetnásena, der köstliche, goldene Wohnsitz; und Suráleja, das Haus, oder die Wohnung der Sonne. Dieser Berg ist also nach der Lehre der Indier, eine Art von Paradies, in welchem Gott die Unsterblich-

keit verleihet. In demselben befindet sich auch der Baum Kalpavrksham, d. i. der Baum der Unsterblichkeit. Festigkeit und Gerechtigkeit. Die nördlichen sowohl, als die füdlichen Indier verehren gleichmäßig diesen Berg, und nennen ihn Someru. Die Tibetaner, welche mystische Stufen auf diesem Berge annehmen, glauben, dass fich auf ihm die Sonne, der Mond, und ihre Lahas oder Planeten befinden und dort im Beschauen vertieft sind. Den Nahmen des Bergés schreiben sie Rirou oder Righiel lunbò, welches, wenn man es auf den Samscrid zurückführt, Irushi, oder unrichtig Rigi und Rushi Dies aber fagt so viel als, der Berg der lunbo lautet. beschaulichen, oder der glückseligen Planeten-Gottheiten, welche auf ihm die Sonne und den Mond anschauen und ihnen Verehrung erweisen.

Auf der füdlichen Seite dieses Berges, soll sich, nach der Meynung der Indier und Tibetaner, der Baum Ciamba befinden, welchen die Indostaner Giamum, die Tibetaner aber Zampu nennen; offenbar Verfälschungen jenes erstern Nahmens. Dieser Baum findet sich häufig in Indien, und die im Lande zerstreutlebenden Portugiesen nennen ihn nach einer Verstümmelung in ihrer Sprache Jamboeira. Seine Frucht, die in einem grünen, innerhalb mit einem milchartigen Kerne versehenen Apfel besteht, und ihrer Natur nach viele Hitze hat, heisst bey ihnen Jamba, oder der Adamsapfel. Als die Portugiesen zuerfl nach Indien kamen, erzählten ihnen die heidnischen Einwohner, dass der Ciamba-Banm in ihrem Paradiese, das heisst, auf dem Berge Meru gepflanzt sey, und dass demselben die zwiefache gute und böse Generation der Menschen, ihre Entstehung verdanke; dies gab die Veranlassung zu jener Benennung der Frucht dieses Baumes. Auch glauben die Indier, dass aus dem Safte dieser Aepfel sich ein Höllenfluss bilde, indem sie den Ciamba-Baum zwar für den ersten und frühesten im Paradiese, aber auch für den Urheber alles Uebels halten. Weil doch aber die alten Indier dafür hielten, dass nicht ein und der-

selbe Baum zu gleicher Zeit eine gute und böse Frucht tragen könne, so dichteten sie noch einen zweyten Baum auf dem Berge Meru, und nannten ihn Paramagiadika, oder den Muscatennussbaum. Eigentlich bezeichnet Parama im Samscrid eine herrliche, ausgezeichnete, trefliche Sache \*), Giadika aber die Muscatennuss. Auf diese Art also bildeten sich mit Verlaufe der Zeit durch Grübeleyen, zwey Bäume des Paradieses in der Meynung Die ältesten brahmanischen Schriften hingeder Indier. gen thun nur eines einzigen, nähmlich des öfter gedachten Baumes der Gerechtigkeit und Unsterblichkeit Erwäh-Die Wahl jener zwiefachen Bäume in spätern Zeiten ift indessen für die allegorische Dichtung der Entstehung des Guten und Bösen nicht übel ausgefallen. Die Muscatennuss nähmlich gewähret, wie man bemerkt haben will, durch ihren Genuss eine gewisse Heiterkeit dem Geiste, Kräfte dem Körper, Stärke dem Magen, und den Sinnen eine merkliche Lebhaftigkeit. Aus dieser Ursache ist sie auch eines der indischen Leckerbissen, und eine vorzügliche Zuthat beym Reis und andern Speisen. milchigte Ciába-Apfel hingegen, soll eine gewisse Hitze, und eine solche narcotische verderbliche Kraft bey sich führen, die auch den stärksten Magen angreift, und den rüftigsten Mann zu Boden wirft. Gegenwärtig bedient man sich in Indien, wie es heisst, schändlicher Weise dieses Apfels zum Abtreiben der Geburt, und durch die Einmischung seines Saftes in Kuhmilch bereitet man seinem Feinde den Tod \*\*).

Schlüfslich wird es hier nicht überflüssig seyn, anzumerken, dass nach der Meynung der Indier und Tibetaner,

<sup>\*)</sup> Z. B. Paramen, das herrlichste, höchste Wesen, die Gottheit.

<sup>\*\*)</sup> Abbildungen oder Beschreibungen des Ciamba-Baums befinden sich im Alphab. Tibet, p. 472. Tas. 1. Bey Pivati a. ö. a. O. T. 8. Tab. 20. Fig. 2. und im Horto Malabarico. Amstelod. 1689. T. 1. Fig. 8.

am Fusse des Berges Meru, aus vier, neben der Wurzel des Baumes Kalpavrksham befindlichen Steinen, eben so viele Flüsse entspringen, nähmlich der Indus, Ganges, Pahkiu und Sita\*), welche die Kraft haben sollen zu reinigen und zu entsündigen. Wenigstens wird hierdurch die Aehnlichkeit dieser gesammten Fiction mit den Mosaischen Nachrichten, welche sich schon im vorhergesagten zeigte, verstärkt.

Die dritte Erscheinug Vishnus, welche mit dem Nahmen Varahavadaram bezeichnet wird, gieng in der Gestalt eines Ebers vor sich. Auf einem originel indischen Gemählde wird sie folgendermaßen dargestellt.

Man erblickt ein mit Wasserblumen überdecktes Meer, auf dem der sammende schreckliche Riese Irannja schwimmet, und neben ihm sein Schwerd, das ihm aus den Händen entfallen zu seyn scheint. An der Seite desselben, gleichfalls auf dem Meere, steht der Sieger Vishnu, braun von Farbe, und ganz in menschlicher Gestalt, nur mit dem Kopse eines Ebers, aus dessen Mund ein Zahn desselben Thieres hervorraget. Auf diesem Zahner ruhet in einer Lotusblume, die Erde mit Wälen und Thürmen überdeckt. Irannja nähmlich versenkte die Erde in den Abgrund des Meeres, aber Vishnu besiegte ihn, und führte sie in der erwähnten Gestalt, wieder unbeschädigt aus dem Meere heraus. Diese Erscheinung Vishnu's scheint mit den beyden frühern zusammen zu hängen \*\*). Ein gewisser Schriftsteller \*\*\*) sagt, dass nach

\*\*\*) Der Pater Marcusa Tumba in einen handschriftlichen Werke auf dem Museum des Card. Borgia.

<sup>\*)</sup> Pahkiu und Sita sind die tibetanischen Nahmen dieser Flüsse.

<sup>\*\*)</sup> Abbildungen dieser dritten irdischen Erscheinung Vishnu's kann mann sehen beym Pivats, a. a. O. T. 8. Tab. 21. Fig. 1. und bey Sonnerat a. a. O. T. I. p. 286.

der Meinung der nepalensischen Indier, der Dämon Iran nja, im ersten Zeitalter der Welt, die Ursache des menschlichen Verderbnisses gewesen, dass er hierauf die Erde im Meere zu versenken begonnen habe, und dass demzufolge diese drev ersten irdischen Erscheinungen Vishnu's im Bezuge auf die große Fluth stehen. Macrobius \*) hält den Eber für ein Symbol der regnigten Jahreszeit. Nimmt man dies an, so lässt sich's leicht erklären, warum Vishnu bey der allgemein verheerenden Fluth, die Gestalt jenes Thieres annahm. Indessen da die Indier diesen Eber auch Varaha, Kidi und Sugara, d. i. einen wilden Bergeber nennen, so kann er auch ein Symbol der Stärke. Wildheit und der Rache seyn. Er halt nähmlich die Erde auf seinem Zahne, welches Stärke andeutet; er ist wild. denn mit eben diesem Zahne streckte er den Riesen Irannja zu Boden, und zur gerechten Strafe, sog er das Blut aus seinem zersleischten Körper. Diese dritte irdische Erscheinung Vishnu's zeigt abermals deutlich, dass die Chronologie und Geschichte der Indier nicht über die Zeit der allgemeinen Ueberschwemmung hinausgehe \*\*), und demnach fällt denn Holwels System der indischen Zeitrechnung über den Haufen. 🕠

Die

<sup>\*)</sup> Saturnalia. Lib. I. cap. 20.

<sup>\*\*)</sup> Aber vorhin deutete doch der Verf. ziemlich merklich die zweyte Erscheinung Vish nu's auf die Schöpfungsepoche, sogar nach Mosaischen Nachrichten, oder in richt zu sagen, auf den Mythus vom paradisischen Leben und Sündensalle. In allen solchen Deutungen werden ihm wahrscheinlich Wenige heytreten, obwohl, was ich nicht leugnen will, eine gewisse Uebereinstimmung, und ein Zusammensließen vieler ähnlicher morgenländischer Traditionen in eine Urquelle, bey weitem mehr Wahrsceinlichkeit hat, als die Künstliche von Jones und unsern Verf. getroffene Herleitung der Götter Griechenlands und Roms aus indischen Mythen. Noch will ich bemerken, dass ich die sogenaunte Sündsuth, immer nur im Charakter des Verf. dieses Werkes, eine allgemeine Fluth nenne;

Die vierte irdische Erscheinung Vishnu's, Narasinhavadaram genannt, gieng, wie dieser indische Nahme schon andeutet, in der Gestalt eines Geschöpfes vor fich, dessen Bildung zum Theil mit einem Löwen, andern Theils mit einem Menschen Aehnlichkeit hatte. Die Veranlaffung zu dieser Erscheinung gab gleichfalls der Dämon Irannja, welcher, obwohl schon zu verschiednen Mahlen getödtet, dennoch immer wieder auf die Erde zurückkehrte, und unter den Menschen seine Verehrung begründen wollte. In diesem Geschäfte aber widersezte sich ihm Paragaladen, ein Mann von alter Rechtschaffenheit und altem Glauben, der dagegen sehr viel Böses von dem Dämon erlitt. Hierauf erschien Vishnu in der angegebenen Gestalt, besiegte den Irannja, befreyte den Paragaladen von den bisher erlittenen Verfolgungen, und führte die Verehrung seiner selbst auf der Erde ein \*), Wahrscheinlich ist diese, und vielleicht manche andre der Erscheinungen Vishnu's, bloss in der Absicht von den Brahmanen

es sey denn, dass man die überall zusammenstimmende Sage der alten Welt, in Gemeinschaft mit vielen physischen Bemerkungen, auf eine Revolution der Erde, vermittelst einer allgemeinen Fluth deuten wollte; dann würde die sogenannte antediluvische Geschichte, nicht mehr als die Geschichte der Bewohner einer ganz eben so wie izt gestalteten Erde anzusehen seyn, wir würden uns noch weniger über ihre Dunkelheit wundern, ihre geringe Zuverlässigkeit deutlicher einsehen, und könnten dann unsre Chronologie gleichfalls richtiger von der Sündsluth, als von der sogenannten Schöpfung an datiren: denn jene würde uns für diese gelten, gerade wie etwa den vornoachischen Menschen eine frühere, vielleicht ähnliche, oder auch unähnliche Revolution, für die Epoche ihrer Weltschöpfung galt.

<sup>\*)</sup> Eine Abbildung dieser irdischen Erscheinung Vishnu's gieht Pivati a. a. O. Th. 8. Tas. 21. Fig. 2.

erdichtet, um den ursprünglichen Dienst des Vishnu zu beseltigen, und das Volk, sowohl durch die der Tugend verheißenen Belohnungen, als die dem Verbrechen gedroheten Strafen, in seiner Pflicht zu erhalten. Nachdem die Fluth auf der Erde eingetreten war, kam die Versündigung in größere Betrachtung, und daher erschien Vishnu, als welterhaltende Kraft, nun öfter, bald um die Gottlosen zu strafen, bald um den Frommen Beystand zu leisten.

Zum fünften Mahl trat Vishnu in der Gestalt eines Pygmäen auf, und diese seine Erscheinung führet den Nahmen Vámana. Bali nähmlich, ein König, foll der Sage nach, sich gegen Götter und Menschen aufgelehnt haben. Man glaubt gewöhnlich, dieser König habe würklich auf der Erde regiert, aber das Buch Amarasinha macht den Bali zum Herrscher der Unterwelt, und dieses Buch verdient in Rückficht, der alten Mythen unleugbar größern Glauben, als die Fabeln des großen Haufens. Bali ist also ein Dämon, den Vishnu gleichfalls besiegte, obwohl er es nicht hindern konnte, dass er nicht noch immer alljährig, von seinem unterirdischen Sitze her, die Oberwelt besuchen sollte. Doch vertreibt ihn Vishnu jedes Mahl wieder, und weiset ihn in die Unterwelt zurück. hat Veranlassung gegeben zu dem Feste Onam, welches in Malabarien im August, an andern Oertern aber im November feyerlich begangen wird. Die Indier kleiden sich neu zu diesem Feste, kämpfen mit einander \*), streuen Blumen

<sup>\*)</sup> Wer in diesen Kümpsen bleibt, wird nach der Meynung der Indier, in den Himmel erhoben, denn er hat gleichsam dem Dämon Widerstand geleistet, und sich für die Sache seines Gottes Vish nu dem Tode unterzogen. Da es nun aber nicht wahrscheinlich ist, dass die Indier sich freywillig, zum Andenken an eine durch den Belus oder sonst einen König ihnen zugefügte Nieder'age, sollten tödten lassen: so hat man in dieser Sitte, wohl mehr eine zum Grun de liegende religiöse My-

in den Strassen hin, und freuen sich des gegenwärtigen Reichthums an Früchten.

Gewöhnlich heißt zwar die Unterwelt bey den Indiern Pádálam, das Buch Amarafinha aber nennt sie Balisatma, oder den Wohnsitz des Königes Bali, und dies beweiset deutlich, wie irrig diejenigen handeln, welche diese Erscheinung Vishnu's auf den assyrischen König Belus, oder einen indischen Beherrscher anwenden. Bali bezeichnet im Samscrid auch ein Opfer, da nähmlich den Dämonen, oder vielmehr Gespenstern, welche in der Unterwelt umherwanken, und Bhuder heißen, zur Nachtzeit Reis als Speise hingestellt wird. Auch dies beweiset wieder, dass Bali nicht ein wirklicher, sondern ein erdichteter Herrscher ist.

Auf einem Gemählde, das diese Erscheinung darstellt, besindet sich Vishnu in Gestalt eines Zwerges, mit einem Schirme versehen, und fasset mit den Händen das Wasser auf, welches ihm Bali aus einer Flasche, oder einem Gefäse, zum Waschen in dieselben giesset. Das Giesen des Wassers in die Hände der Brahmanen, ist eine Art von heiligem Eide, durch den sich die Könige und andre Leute, gegen die Götter und Brahmanen, zur Haltung ihres Versprechens, verbinden.

Der sechsten irdischen Erscheinung Vishnu's ist schon oben ausführlicher Erwähnung gethan, ich will aber, zur größern Aufhellung dieses Gegenstandes, noch eines hierhergehörigen Gemähldes denken, welches den Krieg des Shrirama mit dem Kavana, oder den Kampf zwischen dem jugendlichen Bacchus und dem Pluto darstellt. Auf dem obern Theile dieses Gemähldes wird man

the, als wahre Geschichte zu suchen. Von dem hier erwähnten Feste S. Sonnerat a. a. O. Th. 2. B. 3. Cap. 5.

die berühmte Stadt gewahr, welche Ravana auf der Insel Ceylan besals. Affen und Bären, die Begleiter des Shrirá ma, und rüstige Kämpfer, belagerten die Stadt, eroberten sie und lockten ihren Besitzer, sammt seiner ganzen Giganten- und Menschenschaar, auf das offene Feld hinaus. Zur linken Seite auf diesem Felde, fährt oberhalb auf einem mit vier weissen Rossen bespannten Wagen, Laekshen einher, ein Bruder des Gottes Shrirama, und schnellet auf den Riesen Indracittern, der ihm entgegen eilet, einen Pfeil ab. Der Riese stürzet vom Wagen herab, aber ein anderer seines Geschlechtes mit einem Eselskopfe, hält die Pferde an, die sich vom Wagen lossgerissen haben. Unterhalb wird man den Kampf zwischen dem Shrir ama und Rávana selbst gewahr. Jener steht da, braun von Farbe am ganzen Körper, und drückt einen Pfeil ab gegen den Rávana: hierauf haut er die Hände ihm ab, und den Eselskopf, der über seine andere zehen Köpfe hervorragt, und stürzt endlich dieses mit zwanzig Armen, Pfeilen, Aexten, Schwerdtern und Schilden bewaffnete, vielköpfige und riesenartige Ungeheuer zu Boden. Nun fallen die Affen auf sein Heer, greifen die Giganten, Menschen, Pferde und Elephanten an, die ihn begleiteten, zerstreuen, tödten, steinigen sie, und füllen das Schlachtfeld mit Leichnamen Shrirama hatte seinen Affen befohlen, sogleich, wenn sie ihn den Bogen anlegen sehen würden, Rávana's Armee mit Steinen anzugreiffen, damit, wenn sein Pfeil das Ziel verfehlen sollte, die Wuth des Angriffes dadurch nicht unterbrochen würde, und er nicht das Ansehn bekäme, wie wenn ihn Furcht, oder das Gefühl einer Gefahr anwandele. Daher erblicket man denn auch auf diesem Gemählde fast alle Affen mit rothen Steinen bewafnet, und indische Palmzweige in ihren Händen, mit denen sie das Heer Rávan a's, oder des Gottes der Nacht, von welchem es heisst, dass er den Tod in Ketten mit sich führe, angreiffen. Diese Art des Streites nähmlich ist, wie jeder weis, den Affen sehr gewöhnlich, Ravana oder Pluto, König der reichen Insel Laenga, oder Ceylan, gieng, als Gott der Schätze und Reichthümer, dem Shirám a wonl

gerüstet entgegen. Unter Shrirama aber kämpfte der Silen Hanuman, der Heerführer und Vater der Affen. Er betet mit gefaltenen und erhobenen Händen den Sieger an, und erscheint hier braun von Farbe, und mit Hörnern versehen.

Die siebente irdische Erscheinung Vishnu's, gieng in Gestalt eines starken und tapfern Helden vor sich, und so heisst er Belabhadrarama\*). Man behauptet, diese seine Erscheinung habe zur Absicht gehabt, die Riesen und hochmüthigen Menschen zu zähmen, die Götterverehrung zu begründen, die Opfer wieder einzusühren, und die entschwundene Gerechtigkeit wieder in die Welt zurückzu rusen.

Bey der achten dieser Erscheinungen, trat Vishnu als Held oder König, unter dem Nahmen Parafuráma Para bezeichnet im Samscrid eine herrliche, vor andern sehr vorzügliche Sache, Su aber ist eine Präposition des Lobes und der Ehre, welche dem Nahmen vorgesetzt zu werden pflegt, um die Güte und Trefflichkeit der durch sie bezeichneten Dinge, anzudeuten. Der Nahme Parafuráma alfo ftellt Rama'n, als den höchften, besten und vorzüglichsten unter allen Göttern dar; ja, die nördlichen fowohl als die füdlichen Indier erheben diese Erscheinung Vishnu's, oder vielmehr diesen Gott selbst in dieser seiner Erscheinung, mit dem glänzendsten Lobe, obwohl sie in den Umständen, welche nicht allein hier, sondern auch bey den übrigen irdischen Auftritten der Art eintraten, sehr von einander abweichen. Selbst über die Ordnung und Reihe dieser Erscheinungen sind sie verschiedner Mey-

<sup>\*)</sup> Dieses Wort nähmlich bezeichnet einen solchen Helden.

nung, und die z.B. welche wir hier nach der Angabe der mittaglichen Indier, als die achte aufzählen, gilt bey den nördlichen Bewohnern des Landes für die sechste.

Vishnu, bey seiner Erscheinung unter dem Nahmen Parusaráma, betrat in eben der Art, wie Shriráma, mit dem er überhaupt hier ein und dasselbe Wesen zu seyn scheint, zuerst den irdischen Schauplaz, im Königreiche, oder vielmehr in der Stadt Ajodja. Sachkundige Männer setzen diese Stadt nicht serne von Patnà, an den Fluss Devà, welcher nahe bey Ciaprà in den Ganges sliest. Demzusolge ergiebt sich's aus dem Vaterlande und den Thaten Parasuráma's, wie auchaus der Etymologie dieses Nahmens, dass ein und derselbe Gott, nähmlich Vishnu, unter der veränderten Hülle des Nahmens Ráma, häusig von den Brahmanen, als auf der Welt erscheinend, dargestellt, und als Veranlassung dazu die Absicht angegeben werde, bald diesen oder jenen Tyrannen und Dämon zu vertreiben, zu besiegen, oder zu tödten.

Zum ersten Mahle soll Parasurama auf der Erde erschienen, und in ganz Indien sichtbar geworden seyn, um den Cartaviraguen, oder einen Herrscher und mächtigen Giganten, — denn dies ist die Bedeutung jenes Nahmens — zu tödten. Schon hieraus erhellet, dass der Ersinder dieser Göttererscheinungen, ihre Nahmen aus der Natur der Sache, die er behandeln wollte, entlehnet, und sie demnächst in Personen umgewan lett habe. Ja es leuchtet auch ein, dass diese Riesen nichts anders sind, als Wesen, die aus den Nahmen, Tapferkeit, Macht, Grausamkeit, Güte, Vortresslichkeit u. s. w. erdichtet wurden, und sinnbildliche Kämpfe geführt, oder Niederlagen erlitten haben sollen, um dadurch symbolisch den Kampf der Sünde und Strafe, der Tugend und des Lasters, der Frömmigkeit und Gottlosigkeit u. s. w. anzu-

deuten, das Volk durch diese Fabeln zu unterrichten, und es zur Beobachtung seiner Pflichten anzuhalten.

Zum zweyten Ma I erschien Parasuráma, um einige indische Könige, die Kshetrier zu unterdrücken und zu strafen. Sie hatten sich nähmlich durch Ehrgeiz. Reichthum und Wollust von den eigentlichen Vorschriften der kriegerischen und königlichen Caste entfernt, behandelten das Volk mit graufamer Tyranney und setzten die Opfer und die Verehrung der Götter hintan. Tyrannen also zu ihrer Pflicht zurück zu führen, sie zu strafen, oder auch zu tödten, erschien demnach Vishnu, oder die personifizirte Welterhaltende Kraft, unter dem Nahmen Parasuráma. Dem allen zufolge sollte man fast glauben, dass diese irdische Göttererscheinungen erst zu der Zeit von den Brahmanen erdichtet worden seven. als schon die Eintheilung des Volks in Casten, und seine bürgerliche Verfassung begründet waren. Wie hätte nähmlich Vishnu oder Parafurama in der Absicht auf der Erde erscheinen können, die Könige oder Kshetrier zu strafen, wenn diese damals noch gar nicht vorhanden waren, und also auch nicht von der Norm ihrer Caste abweichen konnten?

Aus dieser und andern Göttererscheinungen, vorzüglich aus derjenigen, in welcher Shriram a auftritt, liese sich vielleicht mit einigem Grunde folgern, dass die Indier schon etwa um das Jahr 250 nach Abraham, ihre Könige, und eine bürgerliche Verfassung hatten, denn auf dieses Jahr verlegen mehrere christliche Kirchenschriftsteller die Erbauung der Stadt Nysa in Indien, die Thaten des Bacchus, und den Beginn der Könige vom Geschlechte Pandava. Ich weiss sehr gut, dass viele Schriftsteller anderer Meynung sind, indem sie z. B. die Brahmanen von den Aegyptern oder Persern entspringen, dann um

das Jahr 540 vor Chr. von dem Cambyses vertreiben, sich nach Indien begeben, und da ihre Schriften, ihre Gesetze und ihre Gottesverehrung gründen lassen, u. s. Diese und ähnliche Meynungen aber haben gar vieles gegen sich.

Die neunte irdische Erscheinung des Vishnu, in der Person des Krshna, ist schon vorhin ausführlich erläutert worden, und das bisher gesagte mag genug seyn zur Aufhellung dieses Gegenstandes, oder der irdischen Erscheinungen Vishnu's.

## Kürzere Zusätze, Kupfererklärungen und Berichtigungen.

In Bezug auf die fünfte Kupfertafel ist noch zu bemerken, dass die Tularsipslanze, nach dem Berichte eines sachkundigen Mannes, eine Art von wildem malabarischen Ocymum ist.

Zu der siebenten Kupfertafel. Brahma wird mit vier Gesichtern abgebildet, und nicht eines derselben, sondern jedes hat ein bärtiges Kinn. Oben auf der Scheitel der vier Häupter dieses Gottes, raget die Trommetenmuschel hervor, als Symbol und Prinzip der Erzeugung durch Wärme und Feuchtigkeit.

Auf der neunten Kupfertafel befindet sich in jeder Figur, der Gott Vishnu, oder der indische Bacchus Shrirama, unter dessen Nahmen Vishnu auf der Erde erschien.

Auf der zehenten Kupfertafel ist Shiva mit fünf Köpfen abgebildet. Als Urheber der Erzeugung sitzt er in der Lotusblume, und unter ihm erblickt man einen Stier, das Symbol der erzeugenden Kraft. Aus jenen fünf Häuptern strömet der Ganges hervor, das Symbol des himmlischen Thaues und der Fruchtbarkeit, oder das Waffer des Ganges, welches die Kraft der Entfündigung hat. Dieses Gemählde beweiset deutlich, dass der irdische Ganges ein Symbol des himmlischen Ganges sey, oder des himmlischen Thaues, vermittelst dessen die erzeugende Sonne, als Abbild des wahren Gottes, alles erfrischet und hervorbringt, und dass hieraus der ganze Aberglaube herzuleiten sey, demzusolge die Indier es für ein Glück schäzzen, in den Fluthen des Ganges ihr Leben zu enden.

In eben der Wasserblume, in welcher Shiva oder die Sonne sitzend abgebildet ist, sitzt neben ihm die Göttin Bhaváni oder Párvadi, d.i.der hervorbringende Mond, welche ihrem Gemahl, der Sonne, mit einer Hand eine Lotusblume darreicht, wogegen sie von ihm einen Hirsch erhält, um anzuzeigen, dass sie in einen Hirsch umgewandelt, mit ihm in den Wäldern, oder eigentlich zu reden. im weiten ätherischen Gefilde umhertändele, was, wie die Werke der Brahmanen versichern, auch wirklich geschehen fevn foll. Der schon vorhin einmal genannte Pater Markus a Tumba, hält dieses Bildniss zwar für das des Brahma, und es ist nicht zu leugnen, dass diese Gottheit überall im Lotus sitzend abgebildet werde, aber er hat nie mehr als vier Gesichter, also nicht fünfe wie hier Shiva. Auch hält Brahma in der einen Hand ein Buch. Shiva einen Dreyzack; jener reutet auf einem Schwan, dieser auf einem Stiere, oder er hat doch, wenn er im Lotus, als Erzeuger fitzt, immer einen Stier, oder eine Haubenschlange neben sich, zum unterscheidenden Kennzeichen seiner vom Gotte Brahma.

Die zweyte Figur auf eben dieser Kupfertafel, stellt den schrecklichen, rührenden Vernichter Shiva dar, umgeben mit Menschenschädeln, und auf einen Riesen, oder eine menschliche Gestalt tretend. Die Brahmanen erzählen, die Göttin Shakti, oder die Natur, sterbe alljährlich einmahl ab, indem alle Stände, Kräuter, Früchte und die übrigen Vegetabilien, einmahl im Jahre hinwelken und gleichsam verderben. Daher zieht Shiva den Schedel

der sterbenden Göttin Shakti, in jedem Jahre auf einen Faden, und hängt ihn um seinen Hals. Weil dies nun fortwährend geschicht, so entsteht daraus der ganze Kranz von menschlichen Schädeln, den man am Halse des Shiva erblickt \*).

Auf der sechszehenten Kupfertafel, unter der zweyten Figur, befindet sich der Berg Meru zwiefach, oder vielmehr, man wird dort zwey Berge gewahr, die doch nur einen und denselben Berg, nähmlich den Himala, Imau. oder Meru vorstellen. Auf einem dieser beyden Berge nun sitzet Shiya oder die Sonne, und hat ein Tigerfell unter sich ausgebreitet liegen. Aus seinem Wohnsitze, auf der Spitze des Berges, entspringt der Ganges, und ströhmet, wie die Sage der Indier erzählet, von da aus durch ihr ganzes Land hin. Die gaurischen oder bengalischen Jogi, ganz dieselben Leute, wie die alten Samanen, gehen noch heutiges Tages in eine Tiegerdecke gehüllet um-Sie ahmen das unstäte, umherirrende Leben des Shiva, oder der Sonne nach, und verführen durch ganz Indien das heilige Wasser des Ganges, damit die Könige und deren Diener, welche nicht selbst an den Ganges gelangen können, dadurch mögen in den Stand gesetzt werden, fich mit diesem Wasser zu reinigen, und ihre Sünden darin abzuspülen

<sup>\*)</sup> Der Verf. behauptet, in einer Abbildung bey Thom. Hyde habe die Gottheit Mitra ebenfalls eine Schädelverzierung, und geht so zu dem sonst schon, aus andern Gründen dargelegten Sazze über, dass die Sonne Erzeuger und Vernichter, und Herr über Leben und Tod zugleich sey. Ein solches Bildniss kann sich nur allein in der Historia religionis veterum Persar. des großen Hyde allein sinden, aber in der ersten und besten Ausgabe dieses Werkes, zu Oxford 1700. ist es gar nicht vorhanden, auch schwerlich in der zweyten, welche Sharpe besorgt hat.

Anmerk. d. Bearb.

Gegenüber auf dem Gipfel des andern Berges, sitzt in einer Lotusblume die Göttin Párvadi oder der Mond, mit einem Schwerdte, wenn ich nicht irre, in der Hand, und unter ihr strömt der Ganges aus dem Berge hervor, welcher, wie ihn einige nennen, Chandrasichara heisst. Dieser Nahme aber ist verderbt, denn er ist zusammengesetzt aus Ciandra (Tschandra), welches im Samscrid den Mond bezeichnet, und aus Shegara, das einen Tragenden andeutet. Hieraus also schon erhellet, dass dieser Berg gleichsam den Mond trägt, und dass demnach die Göttin Párvadi, die auf seinem Gipfel ihren Wohnsitzhat, nichts anders ist, als der Mond, oder die Gaengadévi, die diesen Nahmen als Göttin des Ganges führt. Und hindurch wird nun alles dasjenige bestätigt, was oben vom Shiva, von der Parvadi, u. s. w. gesagt ist.

Auf der zwanzigsten Kupfertasel sind drey Bildnisse des Budha befindlich. Das eine stellt ihn mit untergefchlagenen Beinen, in einer Lotusblume fitzend dar. In dem andern erscheint er in der Gestalt, unter welcher er im Tempel zu Jagarnat verehrt wird, mit zwey Lotus. blumen in den Händen. In dem dritten Bildnisse endlich wird man ihn mit untergeschlagenen Beinen, in nachdenkender Stellung gewahr, und dieses Bildniss ist ein tibetanisches. Bey dieser Gelegenheit merke ich aus dem handschriftlichen Werke des P. Marcus an, dass der grofse Lama, nichts weiter ist, als der oberste Lehrer der tibetanischen Religion, gleichwie alle Sekten in Indien einen solchen obersten Lehrer haben. Selbst der brahmanische König Rapolin auf der malabarischen Küste, versieht alle Geschäfte des tibetanischen Grosslama, und die Könige gehorsamen ihm nicht nur in Sachen der Religion. fondern beweisen ihm auch durch ihre Besuche Verehrung. Ihnen allein sicht ein naherer Zutritt zu ihm frey, den übrigen Brahmanen aber und heidnischen Indiern zeigt er sich blos im Fenster, und ertheilt ihnen von da aus seinen Seegen. Erhält er ein Schreiben des holländischen Gouverneurs zu Cochin, oder des Bischoffes zu Verapo11s, so wird die ihm anklebende europäische Unreinigkeit erst mit Wasser abgespült, und es alsdenn eröfnet.

Die zwey und zwanzigste Kupfertafel giebt ausser dem Bildnisse des Ganesha, auch die Abbildung eines ehelichen Zeichens, das die Bräute und Frauen in Indien am Halse tragen. Ein solches Zeichen ist dem Gotte Ganeshaheitig, und das hier abgebildete, war aus Holz gearbeitet, und mit Goldblech überzogen. Es stellt nach indischer Art den Lingam nebst dem Joni dar, um dadurch die Verbindung des Mannes mit seiner Gattin anzudeuten.

Auf der sieben und zwanzigsten Kupfertafel ist die Abbildung eines ehernen Denkmahls aus dem Museum des Cardinals Borgia beygefügt, das den Kopf des Gottes Apis darstellt. Zugleich bestätigt dieses Denkmahl die-Meynung, dass der Apis ein Symbol der erzeugenden Kraft sey, indem er deutlich einen Phallus oder Lingam im Munde hält, welcher in natürlicher Gestalt senkrecht herabhängt. Apis ist ein verderbter Nahme, aus dem indischen Apen, der Erzeuger, der Vater\*).

Die acht und zwanzigste Kupfertafel giebt die Abbildung eines brahmanischen Hauses, und der Frau eines malabarischen Brahmanen.

Auf der Kupfertafel, welche die indischen Münzen darstellt, besinden sich zwey unter der vierten und fünsten Figur, von denen wir vorhin lagten, dass es goldene Viraguen seyen, und sie keine Aufschrift hätten. Dies ist aber folgendermaßen zu berichtigen. Die erste dieser bey-

Anmerk. d. Bearb.

<sup>\*)</sup> Wir kennen den Verf. als einen leidenschaftlichen Freund der Etymologie. Ob die hier beygebrachte wohl mehrere Freunde finden sollte, als manche seiner andern Herleitungen und Erklärungen?

den Münzen \*), ist eine goldene Pagode, oder ein Viraguen aus dem Reiche Carnate, bekannt unter dem Nahmen der Goldmünze des Nabob Hyder Ali Khan. Sie scheint den Gott Vishnu darzustellen, neben welchem die Göttin Laekshmi sitzet. Auf der andern Seite hat sie eine Inschrift, die wahrscheinlich in alten indischen Schriftzugen abgefast ist.

Die andere gleichfolgende Münze \*\*) heisst gewöhnlich ein goldener Panam oder Fanon. Auch hier erblickt man den Vishnu in sitzender Stellung, mit untergebogenen Füssen, und auf der entgegenstehenden Seite wird gleichfalls eine Inschrift im alten indischen Charakter sichtbar.

<sup>\*\*)</sup> Unter Figur 5.



<sup>\*)</sup> Unter Figur 4.





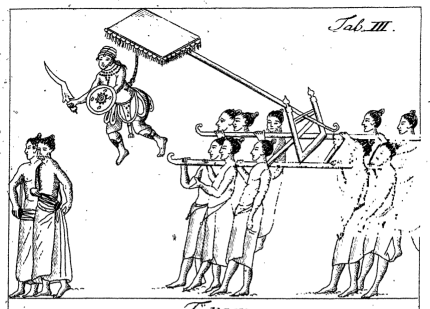


Yágam nach einem Gemählde im Mufeo Borgiano.



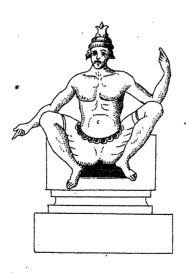
Homam . nach einem indifchen Gemählde im Mufeo Borgiano.





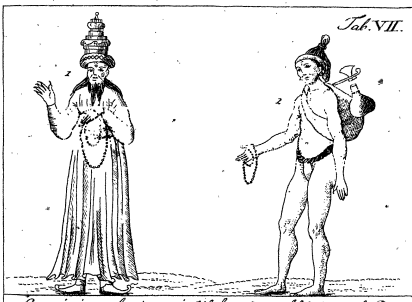
Tüxam . nach einem indifchen Gemählde im Mufeo Borg.

Jab. IV.



Ciardháva. nach einem indischen Gemählde im Museo Borg.





2. Samjási. nach einem indischen Gemählde im Mus. Borg. 2. Yogia oder Gosvámi.



Brahma. nach einem indischen Gemählde im Museo Borgiano.



Jab. IX.a.

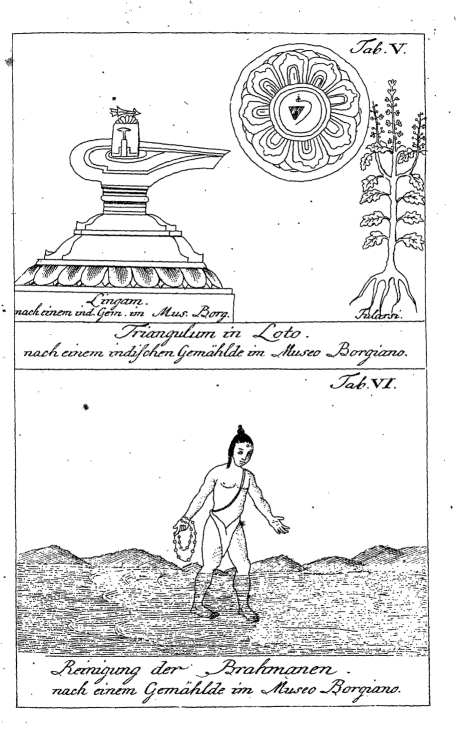
Dreij Bilder des Gottes Vishnu . aus Erz





im Mufeo Borgiano.



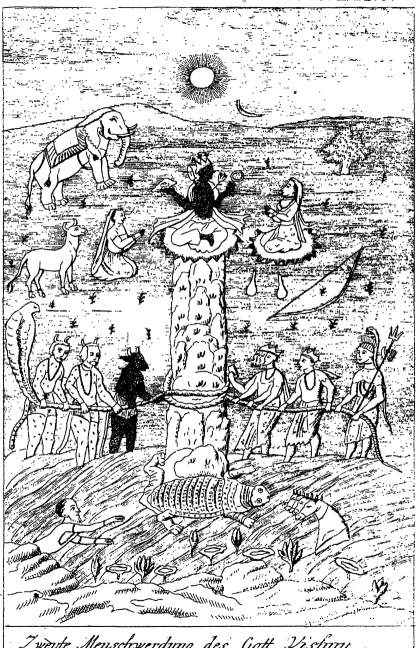




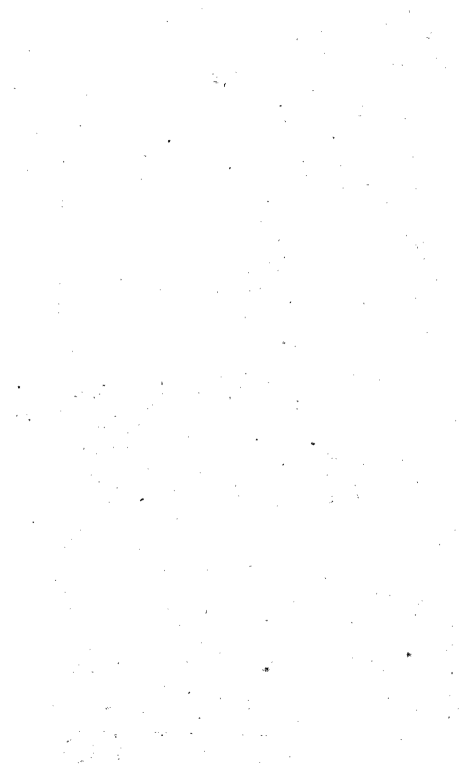


Erste Menschwerdung des Gott Vishnu. nach einem ind: Gemählde im Mus. Borg.





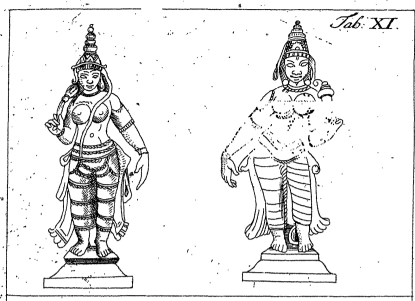
Zweyte Menschwerdung des Gott Vishmu. nach einem indischen Gemählde im Mus. Borg.



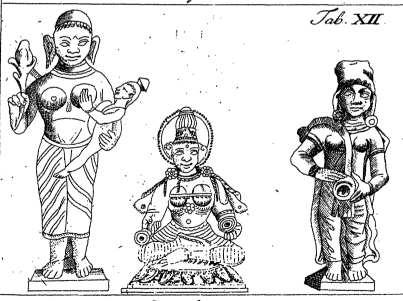


Shiva der Rächer. nach einem indischen Gemählde im Museo Borg.

111.11



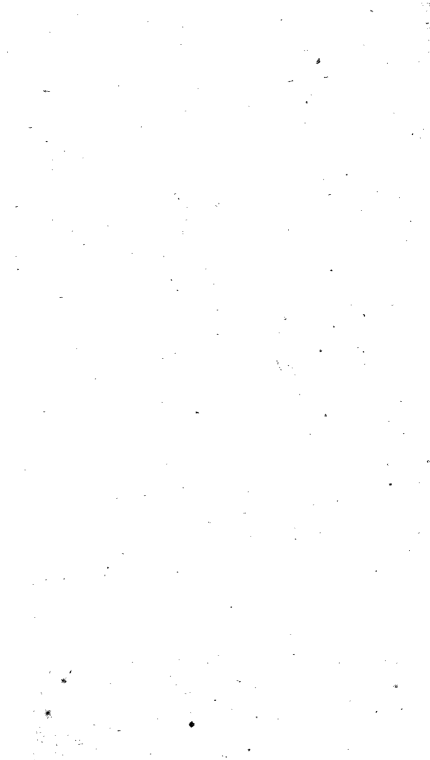
Zwey Bilderdes Sarasvadi aus Erz im Mufeo Borgiano.



Drey Bilder des Laexshmi aus Erz im Mufeo Borgiano

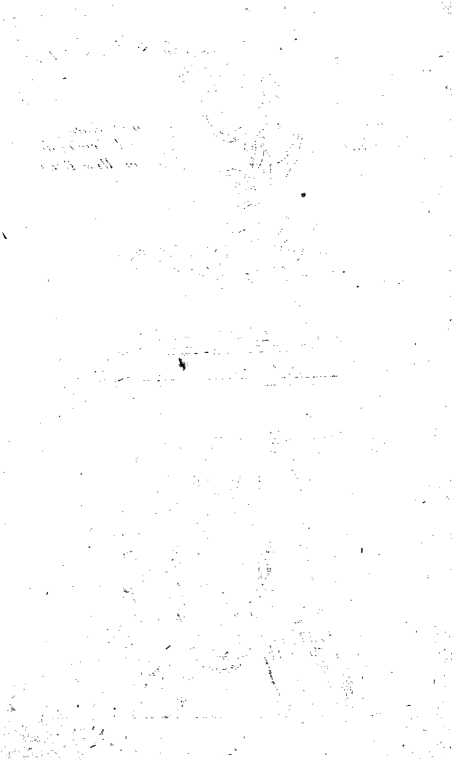


· Párvadi oder Bhavani . aus Erz im Mufeo Borgiano .





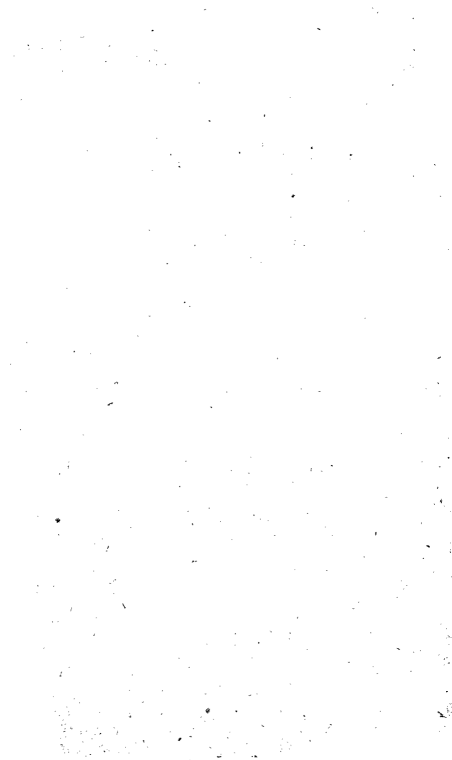


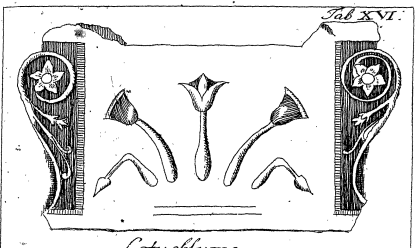


Jab XV. b.



Gaudama . aus vergoldetem Bleij im Mufeo Borg .





Lotusblume . nach einem alten Marmor im Mufeo Borgiano .

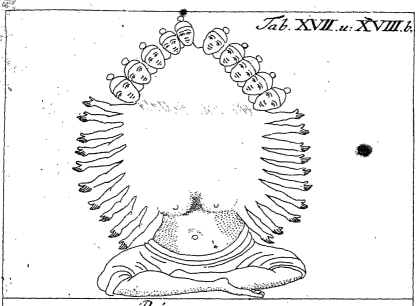


nach einem indischen Gemählde im Museo Borg.

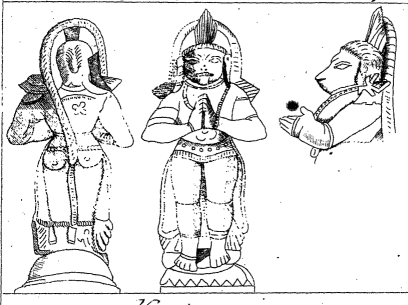




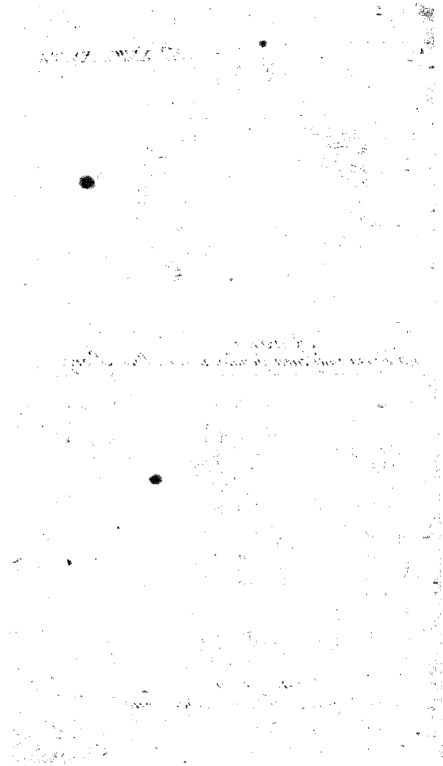


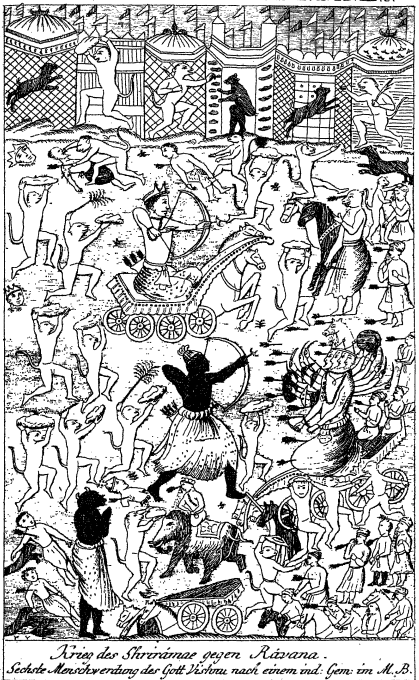


Rávana nach einem indifchen Gemählde im Mus. Borg.

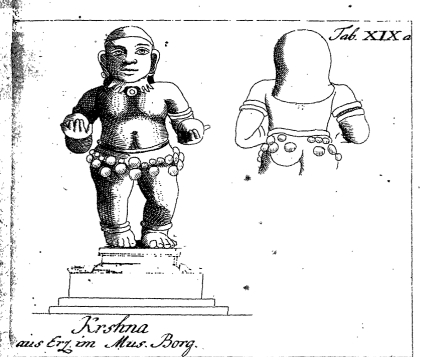


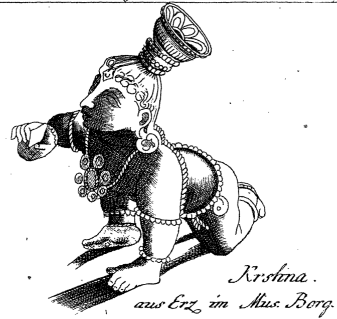
Kaniman. aus Erz im Museo Borgiano.



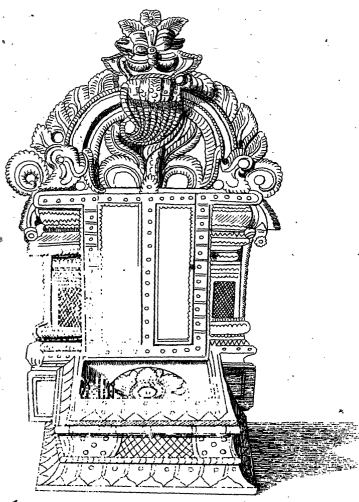






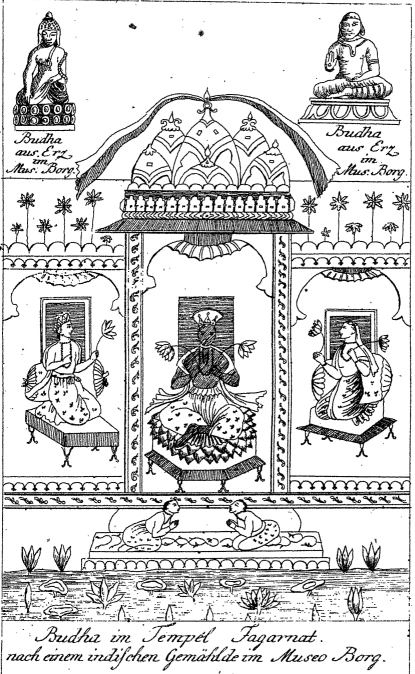






Thron des Gottes Krshna aus Erz im Mus. Borg an seinem Fuße die Lotusblume weiteroben unter dem Gesichte des Gottes Shiva der wache Pijtho mit fünf Koepfen.

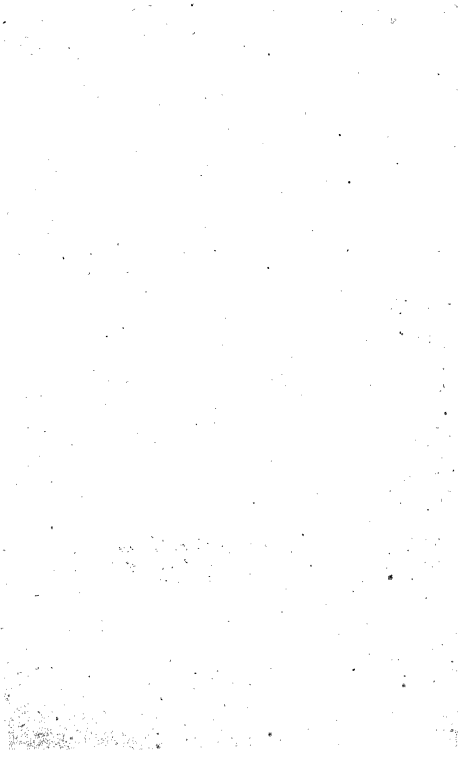


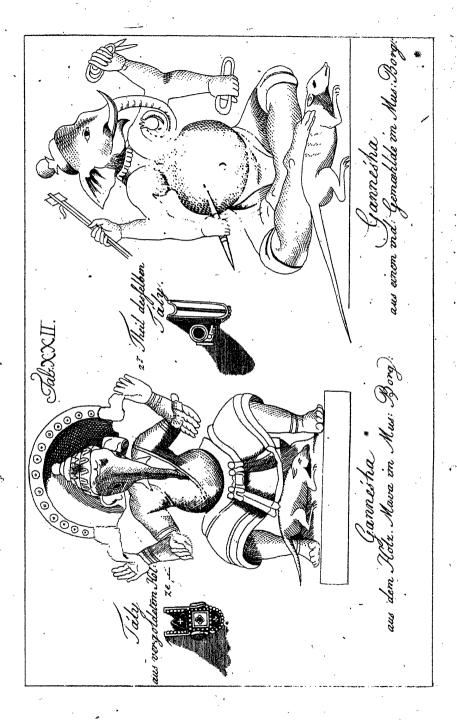






Zehende Menschwerdung des Gott Vishnu nach einem indischen Gemählde im Museo Borgiano.



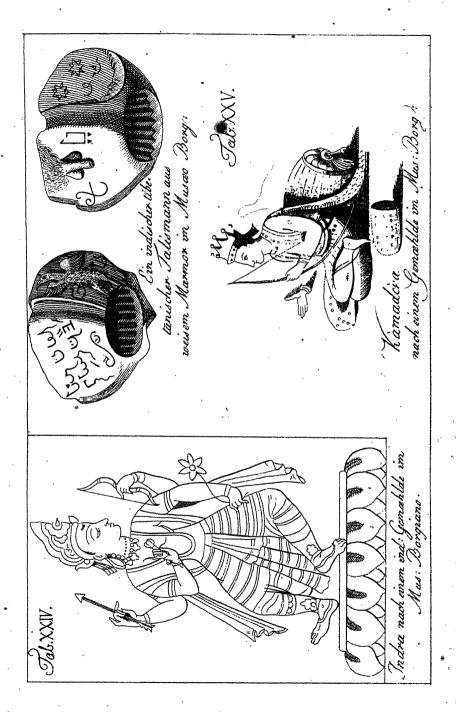




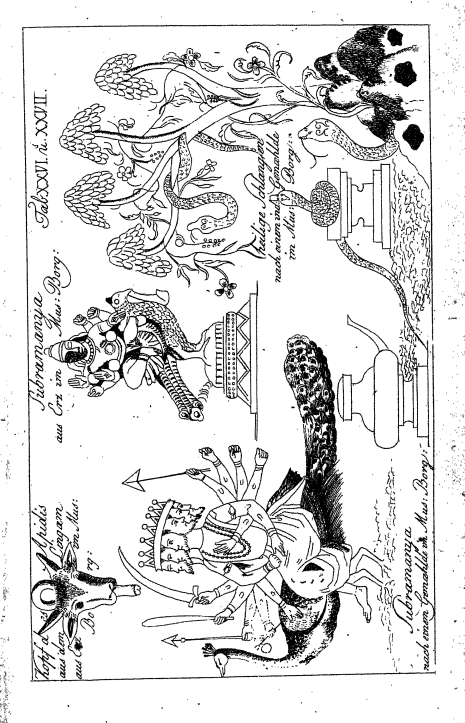
TRIBUNAL DES YAMA,

im Mus: Borg.

|   |        |                                                                                                                   |           |     | - |   |                                       |
|---|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----|---|---|---------------------------------------|
|   | ·      |                                                                                                                   |           | é.  |   |   |                                       |
|   | •      |                                                                                                                   |           |     | • |   |                                       |
|   |        |                                                                                                                   |           | •   |   |   |                                       |
|   |        | `                                                                                                                 |           |     |   |   |                                       |
|   |        | ,                                                                                                                 | ¥         |     |   |   |                                       |
|   |        |                                                                                                                   | ·<br>·.   | ·   | , | • |                                       |
| , | à      |                                                                                                                   |           |     |   |   |                                       |
|   |        |                                                                                                                   |           | ,   | å | • |                                       |
|   | •<br>• | ٨                                                                                                                 | . "<br>"A | · · |   |   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|   | `.     |                                                                                                                   | •         | •   |   | • |                                       |
|   |        |                                                                                                                   |           |     |   |   |                                       |
|   |        | Se ster a service and service |           |     | • |   |                                       |

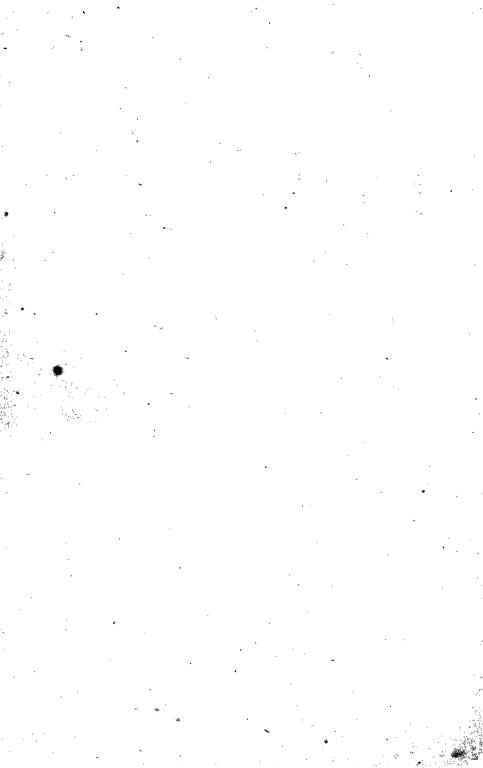


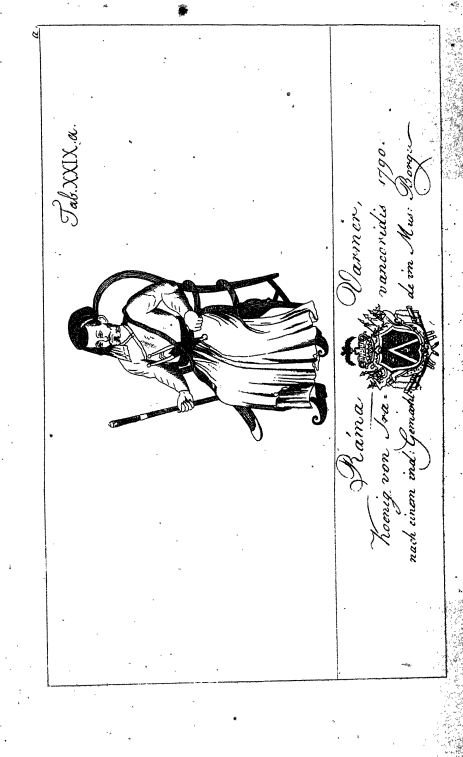






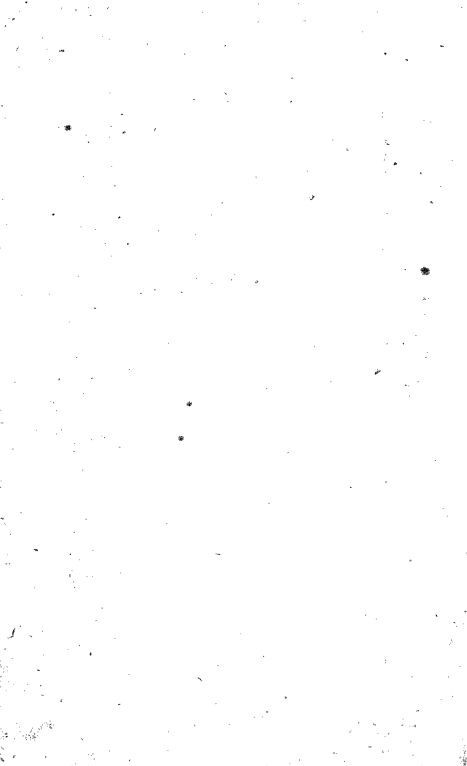


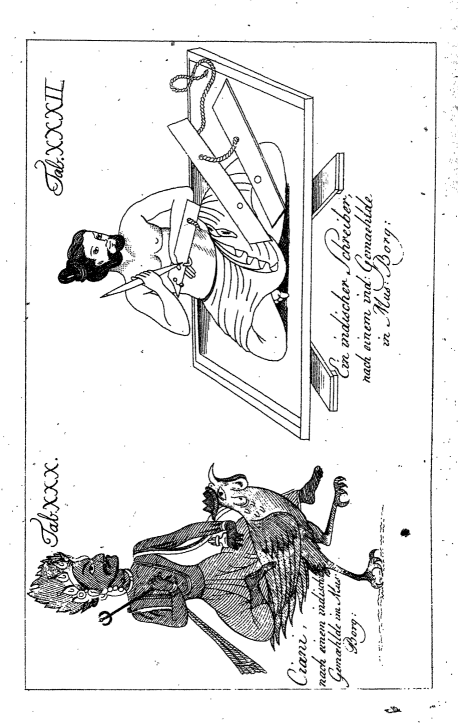




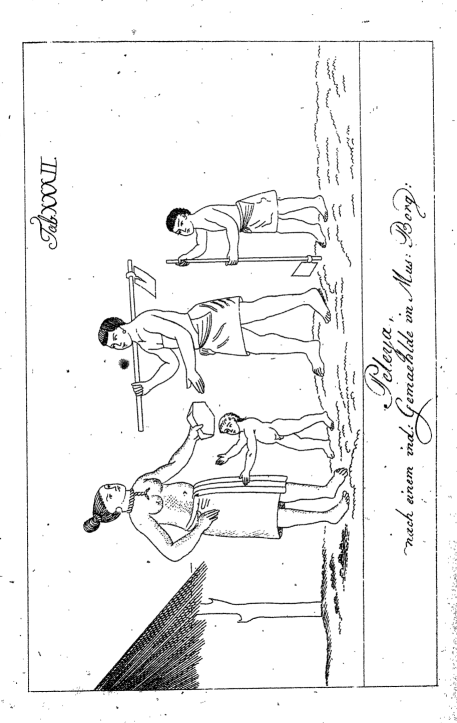


unach eenen











Mc O Wille

"A book that is shut is but a block"

ok that is some

Department of Archaeology NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.